
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 والانحياز الإبستيميةالسببية 

 

 

 

 

 

 

 

 يحيى محمد

  



2 

 

  



3 

 

 المحتويات

 مقدمة

 والاعتقاد الإبستيمية: السببية الأول لفصال

 وأسس البرهان الإبستيميةالسببية 

 والميتافيزيقا الإبستيميةالسببية 

 وعلاقتها بغيرها الإبستيميةالسببية 

 والمبادئ العقلية الإبستيميةالسببية 

 والحدس الوجداني الإبستيميةالسببية 

 لاتحاد بين الذات والوجودا

 والقضايا الاحتمالية الإبستيميةالسببية 

 والقواعد الاحتمالية الإبستيميةالسببية 

 : السببية المنحازة والاعتقادالثاني فصلال

 النفسية وتكوين الاعتقادالآليات 

 الانحياز الذاتي في الجدل الديني 

 المعرفي والنقد الخارجيالانغلاق 

 الانغلاق المعرفي ومقاومة التغيير

 الانحياز والحياد المعرفي

 : المزاج المعرفيالثالث فصلال

 تمهيد

 نماذج من المزاج المعرفي



4 

 

 مزاج الولاء للرموز الفكرية

 المزاج المذهبي

 المزاج العرقي

 المزاج العلموي

 مزاج التخصصات العلمية

 المعرفية: الذائقة الرابع فصلال

 كيف تتولد الذائقة المعرفية؟

 الإرادة المعرفيةسلطة  :الخامس فصلال

 الاعتقاد بين الإرادة والاستدلال

 الحدود العقلية للإرادة الاعتقادية

 الإرادة الاعتقادية بين الدليل والانحياز

 أطروحة عبد الكريم سروش

 الخلاصة

 

  



5 

 

 مقدمة

 

إلى نمطين متمايزين، تنقسم آليات إنتاج المعرفة الإنسانية 

على العقل  وإن كانا متكاملين في وظيفتهما: أحدهما قائم

واستعمال المفاهيم الذهنية، والثاني إرادي يرتكز على 

 التوجيه النفسي وما يترتب عليه من قصد باطني.

أما النمط الأول فيتضمن بدوره ضربين من التفكير: أولهما 

ة ومناهجها، لوجي صرف، يخضع لقواعد المعرفإبستمو

غير  الانحيازوثانيهما يتأثر بعوامل خارجية تولدّ أشكالاً من 

الآيديولوجي وما شاكله. ويعود كلا كالتحيّز لوجي، بستموالإ

الضربين في النهاية إلى ما يمكن تسميته بـ "السببية 

ية منضبطة، إبستيمالاعتقادية"، سواء اتخذت صورة سببية 

 .علل خارجية شتى، بيئية ونفسية تتحكم فيهاأو سببية متحيّزة 

وكثيراً ما يجري الصراع بين هذين الضربين من المعرفة 

 والاعتقاد.

وسوف نتناول هذين النمطين من التفكير "السببي" عبر 

مجموعة من الفصول، قبل أن نختم بحثنا بالوقوف عند سلطة 

الاعتقاد وصياغة أنماط التفكير، بل  توجيه طبيعة الإرادة في

والتحكّم في النزاع القائم بين هذين النمطين من السببية 

 الاعتقادية.

ونجد من المناسب الإشارة إلى أن الأصول الأولى لهذه 

الأبحاث تعود إلى ما نشُر في الموقعين الإلكترونيين: فهم 



6 

 

عام  وحتى 2016منذ عام وذلك الدين، وفلسفة العلم والفهم، 

2023.  

 يحيى محمد

12-6-2025 

www.fahmaldin.net 

www.philosophyofsci.com 

Email: fahmaldeen@gmail.com 

 

 

  

http://www.fahmaldin.net/
http://www.philosophyofsci.com/
mailto:fahmaldeen@gmail.com


7 

 

 الفصل الأول: 

 1والاعتقاد الإبستيميةالسببية 

 

 من السببية بحسب طبيعتها: أحدهما ثمة شكلان متغايران

اً وجودي )أنطولوجي(. وغالبثبوتي ، والآخر معرفي اعتقادي

 شكلما يقُصد بالسببية، في البحوث الفلسفية والكلامية، ال

ى إل ، إذ ينصرف التفكير عادةالمعرفيالأنطولوجي منها لا 

إلى  الموضوعي بين الموجودات، وليسعلاقة التأثير 

 .الشروط الذهنية للمعرفة

ن، ومثلما صنّفنا السببية الاعتقادية إلى نوعين متمايزي

ة صنفين: سببيإلى  السببية الأنطولوجيةفكذلك يمكن تصنيف 

 يقية، وسببية ميتافيزالمشهودطبيعية تحكمها قوانين العالم 

  من عوالم مجردة وحقائق علوية. تتعلق بما وراء الطبيعة

، فعلى الصعيد لسببيةمتعددة لنحصل على أنماط  وبهذا

 . أماقيةالميتافيزيوالسببية  نطولوجي ثمة: السببية الطبيعيةالأ

بية سبلوجية والبستموعلى الصعيد الاعتقادي، فثمة السببية الإ

 عرفةميدان المإلى  انتنتمي فالسببيتان الاخيرتان، المنحازة

 .توالثبو لا الوجود والاثبات

ً يحكم  مع لحاظ ان لكن ضمن السببية الطبيعية نجد صنفا

، ، وآخر يحكم الظواهر البشريةالظواهر في العالم الجسيمي

                                                
الأصل في هذا البحث يعود إلى ما نشُر في موقع فلسفة العلم والفهم بعنوان  1

 . انظر: 2016 –4–20(، بتاريخ: السببية الاعتقادية وقضايا المعرفة)

http://www.philosophyofsci.com/index.php?id=117 



8 

 

أصناف  أربعة السببية الانطولوجية علىاعتبار يمكن لذا 

 كالتالي:

وهي سببية تحكم : المشهودة في العالم الكونيالسببية  ـ1

، سواء الطبيعية الظواهر الكونية الخاضعة للقوانينعالم 

قياسها والتنبؤ  كانت صارمة أو احتمالية، وتتصف بإمكانية

ً بها  .، ولو نظريا

تحكم الظواهر عند  وهي سببية: الكموميةالسببية  ـ2

، حيث يبرز عدم لعالم الجسيمات الذريةالمستويات الدقيقة 

ببية عبر مفاهيم ، ويعُاد تعريف السواللاحتمية اليقين

وقد تعتبر داخلة ضمن  .الاحتمالات والترابطات غير التقليدية

 العالم المشهود بنوع من الاعتبار.أو  الحيز الطبيعي

السببية الإرادية: وهي سببية تتعلق بالنشاط البشري،  ـ3

حيث تخضع لتفاعلات الارادة الانسانية مع الواقع 

 .، وهي سببية غير حتميةالموضوعي

السببية الميتافيزيقية: وهي سببية مفترضة تقبع خلف  ـ4

 العوالم الثلاثة للسببيات السابقة.

مجال الوجود إلى  فهذه الاصناف من السببية تنتمي

 اً تستبطن بعُد الاعتقاديةالموضوعي، في حين أن السببية 

ً معرفي ً محض ا وهي تتضمن السببية المنحازة والسببية  ،ا

 االضوء الكافي، رغم خطورته الم يسُلَّط عليه التي الإبستيمية

نقطة الانطلاق التي يتوقف عليها إثبات سائر أنواع  اوكونه

، سواء في ، بل واثبات كل شيء من دون استثناءالسببيات

 .حقل الوجود، أم في ميدان القيم، أم في دائرة المعرفة نفسها

 الإبستيمية"السببية  وثمة من استخدم مصطلح

Epistemic Causality  وقصد بها عقلانية الاعتقاد ،"



9 

 

المتوفرة بما يشابه "الاحتمالية المعرفية" كما في  الأدلة وفق

 . 1نظرية بايس في الاحتمالات وغيرها

" يختلف عن ذلك الإبستيميةلكن منظورنا الى "السببية 

الاستخدام من بعض الجهات، لا سيما أننا نخُضع نظرية 

 مختلف أنماط المعرفة تحت تحكم هذاالاحتمال وغيرها من 

 المفهوم الجديد.

ي الذ ، بهذا المعنى، تشكّل حجر الأساسالإبستيميةفالسببية 

 ت أيةثباتبُنى عليه تصديقاتنا المعرفية، ويسُتخرج منه إمكان إ

، علاقة سببية أخرى. إنها المنبع الأول لتكوين القناعات

. اً رأثوت اً ، وتأثيروالتأسيس المعرفي لما نعدهّ علة ومعلولاً 

ة ببيومن دون هذا النمط من السببية، تغدو سائر الروابط الس

 .افتراضات عارية من التبرير المعرفي الأوّلي

أهمية في توجيه مسارات  الإبستيميةكذلك فإن للسببية 

ات الفكر العلمي وضبط العمليات النفسية الكامنة في ممارس

 ية.التفكير العملي، دون الاقتصار على نطاق الفلسفة النظر

، قهافهي الركيزة التي يبُنى عليها تنظيم المعرفة، وقيم صد

 وضبطها وفق معايير عقلانية راسخة.

في كيفية تشكّل  الإبستيميةيتجلىّ دور السببية  العلمففي 

النظريات العلمية وترتيبها. فالواقع العلمي لا يكتفي بجمع 

البيانات وحصر الظواهر، بل يسعى لفهم الروابط السببية 

 الإبستيميةومن ثم تصبح السببية  .التي تحكم هذه الظواهر

ً يإبستيم اً معيار يوجه البحث العلمي، ويدفع العلماء إلى تفسير  ا
                                                

1 Jon Williamson, Calibration for Epistemic Causality, 

Draft of June 7, 2019. Look: 

Chrome 

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://blogs.

kent.ac.uk/jonw/files/2019/06/CalibrationEC.pdf 



10 

 

منطقية، كما في نماذج تفسير  أسبابعبر سلسلة  الظواهر

الأمراض في الطب، أو فهم القوى في الفيزياء النظرية، أو 

تحليل العلاقات الاقتصادية والاجتماعية في العلوم 

 الاجتماعية، وغيرها.

عنصراً جوهرياً  الإبستيميةالسببية  تمثلبل اكثر من ذلك، 

، حيث تكون وظيفة تمارس دور المعرفةالذات التي  فهمفي 

من  تتمكنذات ال جعلالسببية ليست فقط ربط الأحداث، بل 

المسببات ضمن سردية متماسكة، تبُنى عليها هويتها ترتيب 

المعرفية. وبدون هذه الوظيفة، تغدو الذات فاقدة للتماسك، 

 .وتنزلق نحو التفكك المعرفي والوجودي

 

 البرهانس وأس الإبستيميةالسببية 

الذي  الأساس الإبستيميةتعُدّ السببية ، المعرفيةمن الوجهة 

ل عليه في الكشف عن السببيتين الأخريي  ن: الطبيعيةيعُوَّ

من حيث الوظيفة  والميتافيزيقية. فهي بأصنافها المختلفة

المعرفية، تمثل العتبة الأولى التي تبُنى عليها سائر أشكال 

 الوجودفي أو  المشهودالفهم السببي، سواء في الواقع 

 .الأولالميتافيزيقي الذي يقف خلف الواقع 

سبق للمنطق الأرسطي أن تناول مفهوم العلية في سياق و

ً بناء البرهان، مبين حالتين ممكنتين بحسب  العليةأن للعلاقة  ا

 :نوع البرهان

ان الذي وهو البرهي"، البرهان اللم" الأولى تعُرف بـ

ً وجود معمن التصديق والتتضمن فيه العلة في كلّ  ، أي أن ا



11 

 

الحدّ الأوسط لا يكون مجرد سبب لتصديق النتيجة، بل يكون 

ً أيض  .علةّ حقيقية لوجودها في الخارج ا

هو و، "، فهي ما يعُرف بـ "البرهان الإنيأما الحالة الثانية

ي الذي يقدمّ علةً للتصديق فقط، دون أن يكشف عن العلة ف

 .الواقع الخارجي

إذا كان القياس يعطي ››: التمايز بقولهوقد بيّن ابن سينا هذا 

التصديق بأن كذا كذا ولا يعطي العلة في وجود كذا كذا كما 

أعطى العلة في التصديق؛ فهو برهان إنّ. وإذا كان يعطي 

العلة في الامرين جميعاً حتى يكون الحد الاوسط فيه كما هو 

سلبه عنه في البيان، أو  علة للتصديق بوجود الأكبر للاصغر

سلبه في نفس أو  ذلك هو علة لوجود الأكبر للاصغرك

 . 1‹‹الوجود، فهذا البرهان يسمى برهان لِم  

برهان اللم هو الذي ليس إنما يعطيك ›› إنأيضاً: وقوله 

علة اجتماع طرفي النتيجة عند الذهن والتصديق بها فقط 

تكون فائدته ان تعتقد ان القول لِم  يجب التصديق به، بل 

ً مع ذلك علة اجتماع طرفي النتيجة في الوجود  يعطيك أيضا

فتعلم ان الأمر لِم  هو في نفسه كذا فيكون الحد الاوسط فيه 

لتصديقك بالنتيجة وعلة لوجود النتيجة... واما برهان علة 

الإنّ فهو الذي إنما يعطيك علة اجتماع طرفي النتيجة عند 

الذهن والتصديق فيعتقد ان القول لِم  يجب التصديق به، ولا 

 .2‹‹يعطيك ان الأمر في نفسه لِم  هو كذلك

                                                
 .79ابن سينا: البرهان، تحقيق ابو العلا عفيفي، ص  1
ابن سينا: النجاة، مطبعة السعادة بمصر، الطبعة الثانية،   2

ً عند الفارابي في 67و 66، ص1938هـ1357 . كما لاحظ هذا المعنى أيضا



12 

 

ومن خلال هذين النصين، يتضح أن العلةّ المشتركة بين 

ن اللمي والإني إنما هي علة التصديق، وهي علةّ البرها

لوجية صرف، تحضر في كلا النمطين من البرهان. إبستمو

غير أن برهان اللم يتفوق بإضافة علةّ الوجود، فيمدنّا بسببٍ 

أنطولوجي يشرح واقع العلاقة بين الأطراف لا في الذهن 

ً فقط، بل في الواقع الخارجي أيض  .ا

عليّة معرفية  :مختلفينشكلين إلى  تتمايز العليّة وبذلك

وعليّة وجودية  .لوجية( تختص بتبرير التصديقإبستمو)

 .)أنطولوجية( تتعلق بتفسير الواقعة في ذاتها

 الإبستيمية، وومن هذا المنطلق، فإن السببية الاعتقادية

هي الركن المعرفي الذي يسُتند إليه  على وجه الخصوص،

في إثبات سائر أنماط السببية، وعلى رأسها السببية الطبيعية 

التي تعُنى بتفسير الظواهر الفيزيائية. ومن البديهي أن يكون 

أوّل ما تعُالجه هذه السببية هو كشف النظام السببي في العالم 

بع المنتظم المشهود، حيث العلاقات التجريبية قائمة على التتا

 .بين السبب والمسبب

 

 والميتافيزيقا الإبستيميةالسببية 

بعد استنفاد حدود التفسير الطبيعي، يظهر المجال للبحث 

يتجاوز ما هو الذي في السببية الميتافيزيقية، كامتداد للعقل 

إلى  مشهود، حين تغُل ق أبواب الملاحظة، وتتعذر الإحالة

                                                                                          

رسالته تحصيل السعادة، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد 

 .5هـ، ص1345الدكن، 



13 

 

إلى  اً ضطرنفسه م العقلوقد يجد روابط مادية مباشرة، 

استدعاء مفاهيم الغيب، والعلل المجردة، والحقائق العليا 

 .الكامنة خلف العالم الظاهري

 إن السببية الاعتقادية، بصفتها أصلاً وبعبارة اخرى، 

ً لوجيإبستمو تنسيق أو  ، لا تقف عند حدود تنظيم المعلومةا

ن ظاهر تمكّن العقل من التحرك التدرّجي م الملاحظة، بل قد

عوالم الغيب إلى  باطنه، ومن العالم المشهودإلى  الوجود

والتجريد. فمن خلالها يكتسب العقل الجرأة المنهجية على 

إلى  الانتقال من السببية الطبيعية، ذات الطابع التجريبي،

 .السببية الميتافيزيقية التي تسُت شفّ بما وراء الحسّ والمشاهدة

تنفد طاقة التفسير الطبيعي، ويبلغ ويبدأ هذا الانتقال حين تسُ

العقل عتبةً لا يستطيع فيها أن يفسّر بعض الظواهر عبر 

إلى  السلاسل السببية المعهودة، سواء لكون الظاهرة تنتمي

لأنّ العلاقات أو  نمطٍ من الوجود غير قابل للرصد التجريبي،

تفسير مكتف إلى  رتكز عليّ يفُضيالظاهرة قد أصبحت بلا مُ 

أو  اء "العلل الأولى"استدعإلى  وهنا، تبدأ الحاجة .بذاته

، والتي لا تكون ظاهرة في التجربة، بل تكون لوية"العلل الع"

 .مقبولة بالوجدانأو  مشهودة بالبصيرة،أو  مفهومة بالعقل،

، لا يكتفي الإبستيميةالسببية إلى  وهكذا فإن العقل، إذ يستند

 أسبابإلى  ابالنظر في سطح الظواهر، بل يحاول ردهّ

أو  أعلى، حتى يبلغ العلل النهائية اً أعمق، ويظلّ يطلب تفسير

وحدها  للأدوات العلمية الطبيعيةالمقاصد الغائية التي لا يمكن 

أن تفسّرها. وبذلك تنفتح أمام العقل أبواب الميتافيزيقا، لا من 



14 

 

باب التأمل الفارغ، بل من باب الضرورة المنهجية والتسلسل 

 .المعقولالسببي 

ً ومن اللافت أن هذا المنهج ليس خاص بالفلسفة، بل نجده  ا

في كثير من العلوم الحديثة، وإن كان بلغة أخرى.  اً حاضر

ففي فيزياء الكم، كما في علم الكونيات، وفي نظريات الأصل 

ما يصطدم العقل بحدود التفسير الطبيعي،  اً ، كثيروالنشأة

مبادئ تنظيمية لا إلى و أ ،"طبيعية-فوق"فرضيات إلى  فيلجأ

 .ترُى ولا تقُاس، ولكنها تفُترض لتفسير النظام

ً وهذا يبُرز كيف أن السببية الميتافيزيقية ليست نقيض للعلم،  ا

ما وراء إلى  عن أن تمتد بل هي امتداد له حين تعجز أدواته

، وهي لحظة من لحظات الوعي بحدود الظواهر الطبيعية

 .بعدهاالتجربة، والانفتاح على ما 

الذي يكتفي بعالم خذ بعين الاعتبار، ان الاعتقاد كن مع الأل

لا ينافي العمل بالسببية تعداها الظواهر الطبيعية دون ان ي

 ن. فلا مانع من ان يندرج الاثبات والنفي ضمالإبستيمية

ي، وتحصل حالات الترجيح بينهما وفقاً الإبستيمالتفكير 

للمنظومات والمسلمات المعرفية، فكل ذلك لا يخل بوظيفة 

 . الإبستيميةالسببية 

 

 وعلاقتها بغيرها الإبستيميةالسببية 

على  المختلفةتفرض العلاقة المتشابكة بين السببيات 

ً جوهري الباحث تساؤلاً  أن  الإبستيمية: كيف يمكن للسببية ا



15 

 

لسائر أنواع السببية، بل وكيف تملك الجوهري تشكل الأساس 

يافها بأطالقدرة على تفسير ظواهر لا تخضع للسببية 

 ؟المختلفة

ً تختلف جوهري الإبستيميةفالسببية  عن السببية  ا

فهي ليست قضية معرفية تقليدية  .بجميع أشكالهاالانطولوجية 

القضايا، محضة، بل هي وظيفة ذهنية دقيقة تعُنى بتعليل 

ي يميّزها عن إبستيموترتيب الاعتقادات، وجعلها تتسم بطابع 

 .الاستجابات الفسيولوجيةأو  مجرد التمثلات النفسية

بكلمات أخرى، جسر العقل بين العالم الداخلي  فهي

ية قابلة إبستيممعرفة إلى  حيث يتحول الاعتقادوالخارجي، 

مجرد حالة  الاعتقادلتقييم. ومن دون هذه الوظيفة، يصبح ل

متلك صفة العقلانية يولوجي، لا ينشاط عصبي فيسأو  ليةانفعا

 .ولا الاستمرارية المعرفية

ً موقع الإبستيميةتتخذ السببية  وبذلك ً محوري ا فهي ليست  ،ا

آلية ثانوية، بل ركيزة تنهض عليها جميع أو  مجرد مدخل

الانتقال التي تمكّن العقل من و، والاستدلالعمليات التفسير 

 التصورالعلة، ومن إلى  الفهم، ومن الظاهرةإلى  من الحسّ 

 .الاعتقادإلى 

على المعرفة، فتمنحها  الإبستيميةتضُفي الصفة  فهي

الغلاف العقلاني والموضوعي الذي يمُكّن الإنسان من بناء 

هم. من الو المعرفة المبررةعلمه، وإقامة أدلته، وتمييز 

لحالة ا حيث تتبعبلا جذور،  عائمةوبدونها، تغدو المعرفة 

 .الواقع الموضوعيلحقائق ية دون اعتبار النفس



16 

 

ة في فهم طبيعة تعدّ حجر الزاوي الإبستيميةبل إن السببية 

لتكوين  اً الذات باعتبارها مركزالوعي الإنساني، بل و

المعتقدات والهوية المعرفية. فالوعي، بما هو تجربة إدراكية 

استقبال المعلومات وتمريرها، بل  ذاتية، لا يقتصر على

ينطوي على قدرة متميزة على تفسيرها وتعليلها، بحيث 

 .اعتقادات متماسكة ومتكاملةإلى  تتحول

كوظيفة ذهنية  الإبستيميةوفي هذا السياق، تعمل السببية 

عميقة، تقوم بتنسيق العلاقات بين الأفكار، وتدعيم الروابط 

السببية بينها، بما يضفي على هذه الأفكار صفة العقلانية 

والموضوعية. فهي بذلك تمكّن الذات من استيعاب الخبرات 

وتنظيمها ضمن إطار معرفي يحفظ استمرارية الهوية، 

 .الترجيح واليقينالقابل لبلوغ ويؤسس للتفسير المتسق 

إن الذات بهذا المعنى ليست مجرد مركز لتلقي المعطيات، 

بل هي عامل فاعل في خلق المعرفة عبر تفاعلها الحيّ مع 

أداة لتقييم صحة  الإبستيميةالعالم، متخذة من السببية 

الاعتقادات، وترتيب الأولويات المعرفية، بل وضبط 

 .نزوعاتها النفسية نحو قناعات معينة

نا تنبع القدرة على النقد الذاتي والتساؤل والنمو من هو

ممكنة لولا الدور الذي تلعبه المعرفي، فهذه العمليات ليست 

 التصديقاتفي إبراز الفارق بين مجرد  الإبستيميةالسببية 

 .العابرة والمعتقدات الصلبة التي تؤسس للمعرفة الحقة

ياً، تملك القدرة إبستيم اً السببية الاعتقادية، بصفتها إطارو

 الطبيعيةعلى استيعاب وتفسير ظواهر لا تخضع للسببية 



17 

 

التقليدية؛ كالظواهر النفسية التي تتسم بالتعقيد الداخلي، 

بل وتلك  والعمليات المعرفية التي تنطوي على اختيار حر،

الوقائع الأخلاقية التي التي تتصف بالعقلية والمنطقية، ومثلها 

ت، وكذلك القضايا الدينية المرتبطة تتصل بالقيم والواجبا

 .بالإيمان واليقين الغيبي

حالة  الإبستيميةففي المجال النفسي، لا تفسر السببية 

الشك فقط بوصفها رد فعل ميكانيكي لمؤثر أو  التصديق

ً إرادي خارجي، بل تحللها بوصفها فعلاً  ً ، يتضمن توجّها  اً ذاتي ا

ً واعي الفعل يتجاوز مجرد هذا فرفض معلومة. أو  نحو تقبل ا

الاستجابة العصبية، ويصبح نقطة انطلاق أو  التفاعل الحسي

 .لفهم الذات وعلاقتها بالمعرفة

مبدأً  الإبستيميةتعُتبر السببية  علم النفس المعرفيوفي 

ً أساسي في تفسير كيفية تكوين المعتقدات واتخاذ القرارات.  ا

كمجرد جهاز حيث يبينّ هذا العلم أن الذهن البشري لا يعمل 

استقبال سلبي، بل هو نظام نشط يبحث عن تفسيرات سببية 

للمدركات، ويكوّن اعتقادات على أساس تعليل داخلي يعكس 

أو  فعندما نواجه ظاهرة جديدة .استمرارية وتماسك المعرفة

معلومة غير مألوفة، يقوم العقل بمعالجة سببية تجعلها ضمن 

التنبؤ بالنتائج وفهم سياق معرفي متكامل، مما يساعد على 

 والنتائج.  سبابالعلاقات بين الأ

ً محوري اً دور الإبستيميةتلعب السببية  كما في عمليات  ا

"التقييم النقدي" للمعرفة، حيث تمُكّن الفرد من التمييز بين 

أو  المعتقدات المبررة والمعتقدات القائمة على مجرد العادة

اختيار القناعات الانطباع، ما يعزز من حرية الإرادة في 

 .والقرارات



18 

 

ً وقد يفتح هذا التوسع الباب أمام نقاشات أكثر عمق حول  ا

طبيعة السببية نفسها، وما إذا كانت ظاهرة من ظواهر العقل 

البشري فقط، أم أنها انعكاس لعلاقات جوهرية في الوجود، 

 .مما يربط بين الفلسفة والعلوم في مشروع معرفي مشترك

وظيفة أو  ليست مجرد علاقة عقلية الإبستيميةالسببية  إن

شرط وجودي لتمكين الذات من التواصل مع ذهنية، بل هي 

حالة إلى  ، بحيث يتحول التصديق من فعل عقلي عابرالمعنى

 .وجودية متجذرة في بنية العقل ذاته

تعمل على  الإبستيميةأما في الميدان الأخلاقي، فإن السببية 

 ،التقييم المعرفي كيف تكتسب الأحكام الأخلاقية صفة تفسير

، رغم عدم وجود رابط سببي مثلاً والترجيح اليقين  كصفة

تبُينّ كيف أن  فقد تبلغ مرحلةمادي مباشر بين الأفعال والقيم. 

قناعة عقلية ذاتية تتجاوز إلى  الاعتقاد بالقيم والواجبات يستند

كيفية الية تحكم ستيمإبالتجربة الحسية، وتنطلق من قواعد 

 .تصديقنا لما هو صواب وخطأالتي عليها 

ً مركزي اً دور الإبستيميةوفي ميدان الدين، تلعب السببية   ا

تجعل من  قدالإيماني، إذ  الاعتقاداعتبارات في تأسيس 

قابلة للتفسير العقلاني  اً ، أموروالأسس الغيبيةالتصديق بالله، 

جتماعية. فتكون بذلك الاتقاليد الأو  نفسيةالوهام بعيداً عن الأ

مع الإرادة  الدليللتلاقح  بين العقل والإيمان، ومجالاً  اً جسر

 .والوجدان

 

 المبادئ العقليةو الإبستيميةالسببية 

قدرة استثنائية على تفسير القضايا  الإبستيميةالسببية تمتلك 

م منطق المبادئ العقلية، لا سيما مبدأ عدإلى  التي تستند



19 

 

، سواء بصورته المنطقية أم الوجودية. فعلى الصعيد التناقض

أو  )أ( إما أن تكون موجودةالقضية القائلة بأن المنطقي أن 

ون موجودة ومعدومة في غير موجودة، ولا يمكن أن تك

هية، بل ليست مجرد حقيقة بدي . ان هذه القضية.الوقت نفسه

ً مدعوم اً قضية نؤمن بها باعتبارها معتقد  بستيميةالإبالسببية  ا

 .المجردة

أما على الصعيد الوجودي، فإن العقل من خلال قدرته 

يدُرك استحالة التناقض وفق الحدس البديهي، وهذا الكشفية 

الإدراك لا يقوم على مراقبة خارجية، بل ينبثق من وظيفة 

. إذ الوجودي ذهنية عميقة تجعلنا نلتزم بمبدأ عدم التناقض

للاعتقاد بعدم إمكانية تعارض  ي كافٍ وملزمإبستيملدينا سبب 

)أ(، وهذا السبب هو ذات السببية  الحالة الوجودية لـ

 .التي تعُطي للمبدأ صفة الضرورة العقلية الإبستيمية

وبالمثل، حين نقُرّ بمبدأ السببية العامة، القائل بأن لكل 

ً حادثة سبب ما، وأنه من المحال وجود حادثة بلا سبب مطلق،  ا

ً لا يكون إلا مرهون فإن هذا التصديق . الإبستيميةبالسببية  ا

علينا الانصياع  دة القادرة على إيضاح لماذا ينبغيفهي الوحي

تجاوزه دون أو  لهذا التصديق، ولماذا لا نستطيع رفضه

 .الوقوع في مأزق معرفي

للربط السببي،  اً ليست فقط مصدر اً إذ الإبستيميةفالسببية 

ً بل هي أيض بادئ العقلية التي تؤسّس أساس التزامنا بالم ا

للمنطق والمعرفة نفسها، مما يجعلها العامل الحاسم في بناء 

ومن ثم  .النظام الفكري الذي نعتمده في تفسير العالم وفهمه



20 

 

 اً حدود التفسير السببي التقليدي، لتصبح إطارفإنها تتجاوز 

ً معرفي على حمل المبادئ العقلية الأصيلة التي تشُكّل  اً قادر ا

قاعدة لا غنى عنها لأي نظام معرفي متين. فهي لا تفسر فقط 

ً كيفية ارتباط الظواهر في العالم المادي، بل تفسّر أيض لماذا  ا

، وأساسيات التفكير الصائب والعقلنلتزم بمبادئ المنطق 

 .التي تحكم كل عملية استدلالية

المبادئ  تكون أنهي التي تتيح لنا نفي  تيميةالإبسالسببية ف

من المنطق أداة  التي تجعل هيومجرّد عادات ذهنية،  العقلية

صالحة لاختبار صدق المعارف، ومن العقل آلة ثابتة للتمييز 

 .بين الحقيقة والوهم

يبُنى عليها كل  ركيزةتعُدّ أهم  الإبستيميةإن السببية  هكذا

فهم إنساني متماسك، بحيث لا يمكن تصور معرفة سليمة 

 معرفيةدونها، ولا يمكن الاستغناء عنها في أي منظومة 

 .تحترم نفسها

 

 والحدس الوجداني الإبستيميةالسببية 

، رغم تمكننا في كثير من الأحيان من وفي ميدان المعرفة

قضية معينة، نجد تصديق إلى  التي تدفعنا سبابتحديد الأ

ً أحيان محدد أو  سبب واضحإلى  أنَّ هذا التصديق لا يستند ا

التعبير عنه بدقة. ففي مثل هذه الحالات، أو  يمكننا الإحاطة به

على  اً لا نملك إلا أن نعلن إيماننا بصحة تلك القضايا، اعتماد

 .برهان مفصلإلى  حدس كشفي وجداني لا يحتاج

، ولكن حين المتناهيغير فمثلاً نحن نحدس صفة المكان 

ً ، غالبقيق الذي يجعلنا نؤمن بهذه الصفةسبب الدنسُأل عن ال  ا

سوى الإقرار  ا نعجز عن تقديم جواب معرفي محدد،م



21 

 

فهم كيف يمكن ان يكون المكان محدوداً طالما بعجزنا عن 

 يصعب تصور ما وراء الحدود المكانية.

ما لا إلى  في رفض العقل لتسلسل العللوكذا هو الحال 

مبدأ البساطة والاقتصاد إلى  هل يرجع ذلك فقطف نهاية.

 لاذي العقلي؟ أم لأن رؤيتنا الكاشفة، ذلك البعُد الحدسي ال

 راريخضع للاستدلال العقلي الصريح، تبين لنا استحالة استم

ً التسلسل بلا حد؟ تمام ي ا فكما نرى الأشياء الحسية أمامن ا

 أو ورها الظاهرة، رغم علمنا بأن حقيقتها قد تكون مختلفةص

ا أعمق، فإن هذه الرؤية الحدسية تسُهم في تثبيت قناعاتن

 .الأولى

 

 لاتحاد بين الذات والوجودا

عندما نتقدم خطوة نحو الوجود الخارجي، ونقول بان هناك 

ً خارج الذهن، فهذا الاعتقاد غير قائم على  ً موضوعيا واقعا

يمكن الاتكاء عليه  اذ ليس ثمة سبب معرفي محددالاستدلال، 

معرفية ، فهو لم يأت عبر القضايا الالإبستيميةوفق السببية 

وان لم نمتلك عليه دليلاً،  كسائر الحالات، فنحن نتحسس به

فكل ما هنالك نعلم بان غريزتنا الفطرية تدفعنا بقوة للاعتقاد 

، حيث ليس بمقدورنا الإبستيميةبهذا الواقع وفق هذه السببية 

ً عنانرى الأمور إان  . فعلى 1لا بالشكل الذي نراها خارجا

صعيد الرؤية الصورية المحضة، لدينا حالة من الاتحاد بين 

ننا ذلك ينكشف لنا بحسب هذا الاتحاد أوالوجود، ومن  الذات

مامنا مباشرة من اقع خارجي، فنحن نرى هذا الواقع أازاء و

                                                
للتفصيل انظر: يحيى محمد: الاستقراء والمنطق الذاتي، دار افريقيا   1

 م.2015الشرق، المغرب، الطبعة الثانية، 



22 

 

دون حجاب، فهو مشهود لدينا في مرآة المكان الثلاثية 

الابعاد، وهو ما يجعلنا نؤمن بوجوده وفق هذه الرؤية 

ية المرآتية المتحدة. بمعنى ان هناك جسراً للتحول من الرؤ

التصديق، وهو الجسر المتمثل بالسببية إلى  المباشرة

 . الإبستيمية

إن مفهوم الاتحاد بين الذات والوجود يعدّ من أرقى وأعمق 

مفاهيم الفلسفة، فهو يحمل في طياته تجربة معرفية تأويلية 

تتجاوز حدود الوعي العادي، وتصل إلى مستوى الوعي 

د كحالة متكاملة لا الشمولي الذي يدُرك فيه الذات والوجو

 .انفصال فيها

وفي هذه التجربة، لا ينُظر إلى الذات باعتبارها كيانًا 

منفصلًا ومستقلاً عن العالم الخارجي، بل كجزء من وحدة 

كونية متماسكة، حيث تتلاشى الخطوط الفاصلة بين الداخل 

والخارج، بين الفاعل والمفعول، بين المدرك والمدرك له. 

الوجود فقط، بل تعيشه وتشعر به كامتداد الذات لا ترى ف

 .طبيعي لها، ويصبح الوجود مرآة لنفسها، والذات انعكاسًا له

وهذا الاتحاد يفتح آفاقاً معرفية جديدة، إذ يتجاوز التصور 

العقلي المجرد ليغوص في المعايشة الوجدانية، ويحقق رؤية 

وهو  متكاملة تجمع بين العقل والروح، وبين الظاهر والباطن.

ما يفسر لماذا يكون التصديق في هذه الحالة أقوى من مجرد 

 .الاقتناع العقلي، لأنه نابع من تجربة كونية ذاتية عميقة

لا يعني هذا الاتحاد اختفاء الفردانية أو التغاضي عن و

الخصوصية الذاتية، بل يشير إلى تجاوز حالة الغربة 



23 

 

والتوافق، والانعزال المعرفي، إلى وعي يتسم بالانسجام 

، فتتحقق بذلك عميقةحيث يتناغم الإدراك مع الواقع في وحدة 

 .حالة من الصفاء والوضوح في الفهم والوعي

وبذلك يصبح الاتحاد بين الذات والوجود ليس فقط 

موضوعًا فلسفياً، بل تجربة وجودية يعيشها الإنسان حين 

 يندمج وعيه مع حقيقة الكون في تناغم لا ينفصل، تعبر عنه

اللحظة المعرفية التي يرى فيها الذات والوجود ككيان واحد 

على متكامل، يسوده التفاعل الحيوي والإدراك المتبادل، 

 يؤكد عليه العرفاء والصوفية. شاكلة ما

فالمعرفة بهذا المعنى لا تنفصل عن الوجود، والسببية 

بين الفكر أو الاعتقادية هي وصلة بين الذات والعالم، 

 السببية في هذا السياق ليست مبدأً وبالتالي ليست  .والكينونة

ً منطقي ً عقلي استدلالاً أو  ا ذهنية تسمح بتحول وظيفة ، بل هي ا

لدى  معرفة مقبولة وراسخةإلى  التجربة الحسية والحدسية

 .العقل

 

 القضايا الاحتماليةو الإبستيميةسببية ال 

على القضايا  الإبستيميةينطبق ما سبق عرضه عن السببية 

الاحتمالية، حيث يتجلى دورها في تفسير كيفية تكويننا 

 للأحكام حول الاحتمالات بناءً على المعرفة المتاحة. 

 التامة في أغلبومعلوم ان الذات البشرية تعي بأن المعرفة 

 الإبستيميةغير متاحة، ولكنها تستطيع عبر السببية  الحالات

ً أن تولدّ منطق ، كحالة وسطى بين النسبي واليقين للتصديق ا



24 

 

ً الجهل المطلق واليقين المطلق. وهو يشكل أفق لا غنى عنه  ا

 .لاستمرارية الفكر، وإدارة الشكوك الفلسفية والوجودية

في قدرتها على احتواء  الإبستيميةتتجلى عظمة السببية إذ 

المتعارضة التي أو  التوتر الدائم بين القيم المعرفية المتنافية

، كالذي يجري عند التعامل مع التام خاصية اليقينتستبعد 

القضايا الاحتمالية. فبينما يبحث العقل عن استقرار معرفي 

حدود المعرفة  عادةيمكّنه من إصدار أحكام سليمة، تواجهه 

وعدم اليقين، مما يضعه أمام مهمة دقيقة: كيف يؤسس 

، كما في غير تامةأو  تصديقاته في ظل معلومات ناقصة

نواجه باستمرار مواقف تتطلب منا  حيث ؟نا اليوميةحيات

وفقاً إصدار أحكام احتمالية مبنية على معلومات غير كاملة، 

 .الإبستيميةلسببية ل

 ً عن احتمال سقوط  فعلى سبيل المثال، عندما نتلقى نبأ

 اً أمطار خلال النهار، وليس لدينا بيانات دقيقة، نفترض تلقائي

ً متوازن احتمالاً  عدمه، ما لم تقُدم لنا و بين هطول المطر ا

مؤشرات أخرى تغير هذا التوازن. فسبب هذا التصديق ليس 

ً عشوائي ، بل ينبع من غياب مبررات معرفية تمنح أحد ا

الاحتمالين أولوية على الترجيح، وهو تعبير مباشر عن 

التي تؤسس لليقين النسبي في ظل غياب  الإبستيميةالسببية 

 .املةالمعلومات الك

ً أساسي اً ، تشكل الاحتمالات محورالعلوموفي  في مجالات  ا

علم . ففي وغيرها وعلم الأحياءمثل الفيزياء والإحصاء 

تطُبق قاعدة الاحتمالات للتعرف  -مثلاً  -الأحياء الجزيئية 

على مدى توقع التحوّرات الحاصلة في جين معين، بناءً على 

 أسبابمعطيات وراثية معروفة، كاستنتاج قائم على 

تجعل بناء هذه  الإبستيميةومعلومات محددة. فالسببية 



25 

 

ً على قواعد احتمالية تعُزز من مصداقية  التقديرات قائما

 .التوقعات العلمية

، تبرز الاحتمالات كوسيلة لشرح لفيزياء الإحصائيةاوفي 

ظواهر لا يمكن التنبؤ بها بدقة، كما في دراسة سلوك 

الجسيمات الدقيقة، ولكن يمكن وصفها عبر توازن احتمالي 

 قائم على قوانين فيزيائية معروفة. 

في أعماق أو  وهكذا، سواء في حياتنا اليومية العادية،

هي البوصلة  الإبستيميةل السببية البحث العلمي المعقد، تظ

الاحتمالات، وتنظيم تصوراتنا  تحديدالتي توجه عقولنا نحو 

 .بين اليقين والشك، وبين المعرفة والحدس

 

 والقواعد الاحتمالية الإبستيميةالسببية 

إلى  عادة ما يجري البحث في القواعد الاحتمالية الرياضية

المبسطة والمشروطة بمعلومات دقيقة بعيداً الاستعانة بالامثلة 

 عن تعقيدات الواقع الموضوعي. 

فعلى سبيل المثال، حين أرغب في تحديد لون كرة موجودة 

داخل صندوق أمامي، وليس لدي علم مسبق سوى أنها إما 

ً منطقي اً نفسي مُبررلبيضاء، أجد أو  سوداء في إسناد احتمال  ا

 .متساوٍ لكل من اللونين، أي احتمال مقداره نصف لكل منهما

هذا التبرير لا يقوم على محض التخمين، بل ينبع من ف

 يرجحدليل أو  سبب معرفي واضح: غياب أي معلومة

 الإبستيميةاحتمال لون على الآخر، وهو ما يجعل السببية 

حالة. إذ ه التؤسس لقاعدة موضوعية تحكم تصديقنا في هذ

يبرر تبني هذا الاحتمال المتساوي، ي كاف لإبستيملدينا سبب 

 ترجح أسبابوهو تعبير عن حالة توازن معرفي في غياب 

ً جانب  .على آخر ا



26 

 

المباشرة،  سبابفهذا الحكم لا يقلّ أهمية عن معرفتنا بالأ

بل هو ذات أبعاد فلسفية عميقة تبُرز كيف يمكن للسببية أن 

 .تكون غير مرئية ولكنها حقيقية في بناء المعرفة

ً ، مثل أن نعلم مسبقاً كثر تعقيدالأحالات الأما في  بوجود  ا

ثلاث كرات في الصندوق، اثنتان منها بيضاء وواحدة 

وضوح. فحين سوداء، فإن ظاهرة الترجيح الاحتمالي تبرز ب

يتم السحب بشكل عشوائي، يصبح من المنطقي أن نعتقد بأن 

احتمال سحب كرة بيضاء يساوي ضعف احتمال سحب الكرة 

 (.3\1( مقابل )3\2السوداء، أي )

 عقليسبب إلى  ، بل يستندفةهذا الترجيح لا يفُسر بالصدف

البيانات الموضوعية إلى  استناداً واضح، يبُينه تنظيم المعرفة 

الحق في المعلومة لدينا سلفاً. حيث ثمة سبب منطقي يمنحنا 

ليست  -هنا  - العقليةتبني هذه القيم الاحتمالية. فالمعرفة 

التي  سبابمجرد بيانات خام، بل هي شبكة مترابطة من الأ

، بهذا المعنى، تشكّل الإبستيميةوأن السببية  .تبرر التصديق

ذي يمكّننا من تنظيم المعلومة الاحتمالية الإطار الذهني ال

بشكل منطقي؛ لحفظ تماسك المعرفة، ولتجنب التخبط في 

 عشوائية غير مبررة.

لكن في حالات اخرى قد لا نعرف بالضبط ما هو نوع 

لف كرة، ينا أالكرات الموجودة في الصندوق، فلنفترض ان لد

و أ وكنا مترددين بين ان يكون في الصندوق كرات بيضاء

ً كل الكرات باستثناء واحدة،  غيرها، وسحبنا منها عشوائيا

خيرة بيضاء، فما هو احتمال ان تكون الأوتبين ان كلها 

 بيضاء ايضا؟ً



27 

 

هذه مشكلة واجهها الفكر الغربي، ضمن اجابتين مختلفتين، 

ذاتية وموضوعية، احداهما تفيد ان لدينا ما يبرر الترجيح 

الاجابة الثانية انكرت ان يكون لصالح الكرة البيضاء، فيما ان 

هناك سبب يجعلنا نرجح هذه الكرة على غيرها، وبالتالي 

فاحتمالها سيساوي احتمال الغير، وهو النصف. وهو الجواب 

الذي ذهب اليه عدد من المفكرين الغربيين، كما التزم به 

المفكر الصدر في )الاسس المنطقية للاستقراء( طبقاً 

ً على السببية لإشراطه ان يكون التر جيح المعرفي قائما

. وهو المعنى الذي يقوض 1الانطولوجية بمفهومها العقلي

ظاهرة الترجيح وفق الاعتماد على مبدأ التعلم من التجارب 

السابقة. مع ان من البداهة ان لهذه التجارب دوراً في التأثير 

على معارفنا، وبالتالي فهناك ما يبرر الاعتقاد بترجيح مثل 

 . الإبستيميةلاحتمالات وفق السببية هذه ا

ي ففي جميع الاحوال لا يمكن أن يبُنى الترجيح الاحتمال

على فراغ معرفي تام، إذ لا بد من توفر حد أدنى من 

ً المعلومات التي تشكل أسس أحد  ترجيح للاعتقاد في ا

حتى في حالة عدم معرفة العدد فالاحتمالات على الآخر. 

ها، يظل وجود معرفة عن نتائج طبيعتأو  الدقيق للكرات

 .السحب السابقة قاعدة ضرورية للاستدلال الترجيحي

والحالة التي نحن بصددها تمثل الجانب الذاتي للمعرفة، 

تي تمثل الجانب الموضوعي للمعرفة حيث تختلف عن تلك ال

وان لخذ اعتبار العلم بالمجموعة الكاملة لأوالذي فيه يتم أ

 حدد عدد الكرات ونسبة بعضهايُ  الكرات في الصندوق، حيث

 البعض الاخر بشكل موضوعي.إلى 

                                                
 يل انظر: الاستقراء والمنطق الذاتي.للتفص  1



28 

 

ويعتبر هذا النوع من الاحتمالات الترجيحية موضع اهتمام 

العلم التنبؤي، كما تعتمد عليه مراكز البحوث والشركات 

التجارية التي تبني توقعاتها على النتائج الاحصائية، 

كشركات التأمين وما اليها. فلو ان هذه المراكز والشركات 

الكثير من التجارية التزمت بالاجابة الثانية؛ لضيعت عليها 

أي لولا الالتزام بالنهج الترجيحي القائم على النتائج المثمرة. 

اء مبدأ التعلم، لتعرضت هذه القطاعات لخسائر كبيرة جرّ 

 .القبليةأو  اعتمادها على مبدأ الاحتمالات الموضوعية

وعلى مستوى البحث الميتافيزيقي، يحمل هذا النوع من 

للتوظيف حتى  وقابلاً  لاً الاحتمالات أهمية خاصة، إذ يظل فعا

صدور افتراض أو  في حالات نكران مبدأ السببية العامة

إن القضايا ية من العدم المطلق. بمعنى آخر، الحوادث الوجود

الميتافيزيقية يمكنها أن تتقبل منطق الترجيح الاحتمالي دون 

أن تتوقف على صحة المبدأ الوجودي للسببية العامة، وذلك 

معينة تتيح الاستدلال الترجيحي في ضمن شروط معرفية 

 .الإبستيميةإطار السببية 

 

 

  



29 

 

  



30 

 

 : الثاني فصلال

 المنحازة والاعتقاد السببية

 

أن ميادين المعرفة تتفاوت في قابلية التأثر بالانحياز معلوم 

الذاتي، فبعضها يملك مساحات واسعة تسهّل على الإرادة 

المجال في بعضها النفسية أن تمارس تأثيرها، بينما يضيق 

 الضمور. أو  حدّ التلاشيإلى  الآخر

فالمعارف الرياضية، على سبيل المثال، تعُدّ من أكثر 

ً الحقول تحصين ضد الانحياز، إذ لا يجد الإنسان ما يدعوه  ا

 –مثلاً  –لتفضيل ناتج حسابي على آخر، ولا ما يغريه بالميل 

عادلة (، أو لم3+  2إلى نتيجة مخصوصة لجمع الرقمين )

هندسية بديهية، إذ تنغلق فيها منافذ الهوى، ويتلاشى أثر 

 الرغبات أمام صرامة البرهان والمعايير العقلية الخالصة.

على المعارف  –من حيث الأصل  –وينطبق الأمر ذاته 

الفيزيائية والكيميائية ذات الطابع التجريبي الصارم، كمعرفة 

العلاقة بين أو  الثقالة،قوانين أو  الكتل الذرية للعناصر،

الكهرباء والمغناطيسية، حيث يفُترض أن تكون هذه 

إلى  المجالات أكثر تحرّراً من الأهواء الذاتية، وأقرب

 .الموضوعية المنهجية المحضة

غير أن هذه المعارف، على تحصينها الظاهر، لا تنجو 

ً من التلوّث بألوان الانحياز حين تتدخل الدوافع النفسية  تماما

 الاعتبارات القومية والسياسيةأو  المصالح الشخصيةأو 

 . والدينية وما اليها

ر  –كما هو معلوم في تاريخ العلم  –فقد يحدث  أن يزُوَّ

ً البحث العلمي طمع المكافآت أو  في الامتيازات الوظيفية ا



31 

 

ه تأويل النتائج لخدمة مآرب آيُ أو  ،1المادية أو  يديولوجيةوجَّ

 .عباءة الحياد المنهجيوطنية، ولو تحت 

ولعل من الأمثلة الصارخة على ذلك، تمسّك بعض 

الفرنسيين في القرن التاسع عشر بنظرية لامارك في التطور 

البايولوجي، بعد أن أقُصيت من المحافل العلمية لصالح 

في  –نظرية داروين "الإنجليزية"، حيث بدا ذلك التمسك 

لرمز فرنسي مقابل من الانتصار القومي  اً ضرب –جزء منه 

، وكأن النظرية تحوّلت إلى راية 2هيمنة الفكرة البريطانية

 وطنية أكثر من كونها أطروحة علمية قابلة للنقد.

وفي السياق نفسه، قوبلت نظرية التضخم الكوني التي 

طرحها الفيزيائي الأمريكي آلان جوث في مطلع ثمانينيات 

وساط القرن العشرين بموجة من الرفض في بعض الأ

البريطانية، لا سيما في بداياتها، وكانت وراء ذلك دوافع غير 

علمية تتعلّق بممانعة القبول السريع بأفكار وافدة من خارج 

، حيث اختلط 3التقليد الفيزيائي السائد في المملكة المتحدة

التقييم العلمي بنوع من الحذر الثقافي إزاء الجديد القادم من 

 الخارج.

بة الشخصية في ثلة التي تكشف عن أثر الهي  ومن أبرز الأم

نظرية يونغ في موجيةّ الانحياز المعرفي، ما تعرّضت له 

لمؤسسة العلمية من سخرية واستهجان في أوساط ا الضوء

فقد كانت كل محاولة لمعارضة أفكار  البريطانية آنذاك.

                                                
برود ونيكالوس واد: خونة  يمكن لحاظ شواهد كثيرة على ذلك في: وليام 1

الحقيقة، ترجمة خالد بن مهدي وجنات جمال وسارة بن عمر ورضا زيدان، 

 م.2018مركز براهين، الطبعة الثانية، 
فيفي، سلسلة عالم ارنست ماير:هذا هو علم البيولوجيا، ترجمة عفيفي محمود ع 2

 . 120م، ص2002هـ ـ1422المعرفة، الكويت، 
أسرع من سرعة الضوء، تعريب سعيد محمد الاسعد، شركة : جواو ماكيويجو  3

، عن مكتبة الموقع 159ـ158الحوار الثقافي، الطبعة الأولى، لبنان، ص

 . www.4shared.com: الإلكتروني



32 

 

ضرباً من "الهرطقة  –في نظر البعض  –، تعُدّ إسحق نيوتن

ما كان يحظى به نيوتن من بل عملاً غير وطني، لِ العلمية"، 

 .1مكانة تكاد تبلغ منزلة التقديس في الذهنية العلمية البريطانية

أن الانحياز ليس  عن إن هذه النماذج وأشباهها تكشف

ل الفلسفية فحسب، بل يتسلأو  على المعارف الدينية اً حكر

 ً عية أبنية العلم ذاته، حين تسُتبدل الموضوإلى  أحيانا

لال تقُيدّ حرية الدليل بأغأو  المفترضة بانفعالات الذات،

 .التقاليد والسلطة الرمزية

ورغم ما تمتاز به ميادين العلم الطبيعي من طابع 

في الغالب  –موضوعي صارم، ومن آليات رقابة ذاتية تحدّ 

ت من تسلل الانحياز، إلا أنّ الواقع لا يخلو من تشكلا –

 إلى بل قد يتحوّل في بعض الحالات خطيرة لهذا الانحياز،

ج ينتمنهج معلن موجّه للبحث العلمي ذاته. فليس الانحياز 

 ً ة نزوة فردية، بل قد ينشأ من بنيأو  عن خلل طارئ دائما

نظرية متجذرّة تفرض تصوّراتها كأطُر تفسيرية لا تقبل 

 ".النقض، وتقُصي من يخالفها باسم "العلم

ا ملتمظهر المنهجي للانحياز ومن أبرز الأمثلة على هذا ا

إلى  نجده في النظرية الداروينية، حيث تحوّلت الفرضية

 عقيدة شبه مطلقة في بعض الأوساط العلمية، وأصبح تفسير

ضمن هذا الإطار، حتى في  اً الظواهر البايولوجية محصور

ً بينّ اً الحالات التي تشهد قصور  قناد تطرثغرات بنيوية. وقأو  ا

 .ر(كتاب )جدليات نظرية التطوفي  بالتفصيل قضيةهذه الإلى 

 ً رغم موضوعيتها  –بعض مجالات العلم  إن ،وعموما

تتيح، بغير قصد، منافذ خاصة للانحياز الواعي،  –المبدئية 

                                                
البحث عن قطة شرودنجر، ترجمة فتح الله الشيخ واحمد عبد الله : جون جريبين  1

م، 2010هـ ـ 1431السماحي، كلمة وكلمات عربية للنشر، الطبعة الثانية، 

 . 30ص



33 

 

عندما يتداخل الطموح الأكاديمي مع الصراع  اً خصوص

المعرفة العلمية في خضمّ صراع عندما تسُيّس أو  الثقافي،

كما حصل في نزاعات القرن العشرين، حيث يديولوجيات، الآ

أو  استخُدمت بعض النظريات العلمية لتبرير الرؤى السياسية

 .العرقية، لا سيما في مجال الوراثة البشرية والتطور

أما في الفكر الديني، فإن الصورة تبدو أكثر تعقيداً، إذ 

تتضخم فيه منافذ الانحياز، وتغدو المساحات النفسية 

ً املاً طاغيع والعاطفية على مجريات البحث، سواء تعلق  ا

 بالمعارف المستنبطة من النصوص الدينيةأو  الأمر بالعقائد

از حتى . ومن السهل أن يظهر هذا الانحيورجالات المذاهب

س الموضوعية، حيث يحدث في البحوث التي تتلبس بلبا

الظاهرة وميول الباحث  الإبستيمية الأدلة تشابك خفي بين

الدفينة. وحينئذ يصبح من العسير فصل ما هو نابع من الدليل 

النقلي، عما هو منغرس في البنية النفسية أو  العقلي

 .والانفعالية للباحث

ً من حِدةّ في الصراع المذهبي أو  بل إنّ ما نراه أحيانا

التفسير العقائدي للنصوص إنما يعكس هذا التداخل غير 

 الدليلبين منطق الحُجّة وسلطة الهوى، بين ظاهر  المرئي

والسببية  الإبستيميةالسببية ، بين العاطفيوباطن الإذعان 

 .المنحازة أو الدخيلة

من حيث قابلية  –وهكذا فإنّ التفاوت بين ميادين المعرفة 

لا يلُغي حقيقة أن كل حقل معرفي  –التأثر بالإرادة النفسية 

أثير، وإن تفاوتت حدتّه. فحتى معرض بدرجة ما لهذا الت

العلم، في أصفى تجلياته، ليس بمنأى عن تحوّلات نفسية 

واجتماعية قد تعيد تشكيل مساراته، وتلُبسِ تأويلاته لباس 

 –في كثير من الأحيان  –الضرورة المنهجية، وهي ليست 

 .سوى انعكاسات لانحيازات راسخة



34 

 

 

 النفسية وتكوين الاعتقادالآليات 

 يإبستيمإن تكوين المعرفة البشرية لا يتم في فراغ 

صرف، بل مشروط ببنية معقدة من الدوافع النفسية والإرادية 

قبوله. ففي كثير أو  التي تسبق الدليل أحياناً وتتحكم في تأويله

من الأحيان لا نصدق بفكرة لأنها الأقوى منطقياً، بل لأننا 

ً في نريد أن نصدقها. فالإرادة النفسية تمُ ارس دوراً خفيا

 .هندسة ما نعتبره معرفياً معقولاً ومقبولاً 

الإرادة ، فإن آرثر شوبنهاورفكما لاحظ الفيلسوف الألماني 

أداة  لا الفكر. ورأى أن المعرفة ،هي الجوهر الأعمق للوجود

ملاحظة أن  باسكاللفيلسوف للإرادة، وليست العكس. وسبق ل

أن للإنسان من إلى  و ما يشيرللقلب منطقاً لا يعرفه العقل. وه

الداخل قوة توجيهية شعورية ولا شعورية تحكم في أغلب 

 .الأحيان خياراته المعرفية

وفي العصر الحديث، أبرز علم النفس المعرفي هذا 

الانحياز "التداخل بين الإرادة والاعتقاد، عبر مفاهيم مثل 

إلى  النفسي، وهو الميل "confirmation bias التأكيدي

تضعيف أو  البحث عن أدلة تدعم المعتقدات المسبقة وتجاهل

ً ان البشرما يناقضها من أدلة.  لا يبحثون عن الحقيقة  فغالبا

ومن حيث التحليل  .يبحثون عمّا يؤكد رؤيتهم للعالمبقدر ما 

، في توجيه مسار ثمة آليات داخلية تسهم، بوعي وبلا وعي

تلاءم مع التطلعات الاعتقاد، وتكييف الموقف المعرفي بما ي

 .الحاجات الباطنيةأو  النفسية

هذا الخلل المعرفي، كما فعل إلى  وقد نبهّ الفلاسفة من قبلُ 

"أصنام الكهف" باعتبارها إلى  حين أشار نسيس بيكونافر



35 

 

ً أوهام داخلية تضلّل العقل، نابعة من التكوين الفردي  ا

 والميول الذاتية. 

النفس المعرفي في تحليل وفي العصر الحديث توسّع علم 

ً هذه الميكانيزمات، مبينّ ً عقلانياً  ا كيف أن الإنسان ليس كائنا

تسويغ إلى  محضاً، بل هو كذلك كائن تبريري، يسعى

 تغييرها بناءً على الدليلإلى  معتقداته أكثر من سعيه

 .يالإبستيم

علم النفس وقد أثبتت الدراسات النفسية، ولا سيما في مجال 

، أن العقل كثيراً ما يخُضع نفسه علم اتخاذ القرارو الإدراكي

لرغبات النفس وميولها. فالأفراد لا يختارون اعتقاداتهم بناءً 

 –الإنصاف، بل يختارون أو  على أقصى درجات المعقولية

 ً ما أو  الشعور بالانتماء،أو  ما يمنحهم الاطمئنان –أحيانا

يتماهى خوف المصير. وهكذا أو  يخفف من قلق الوجود

آلية دفاعية لحماية إلى  العقل مع الهوى، ويتحوّل التفكير

 .النسق النفسي لا لكشف الحقيقة بذاتها

ويسُتثنى من ذلك أولئك القلةّ الذين يرُبوّن أنفسهم على 

 مجاهدة التحيّز، وترويض الإرادة لتكون تابعة للدليل

ية لا العكس، فيقتربون بذلك من الاستقامة المعرف يالإبستيم

 .والموضوعية الفكرية

ً كما عالجناها  – الإبستيميةالسببية ومن هنا كانت   –سابقا

لا تقتصر على كونها وسيلة لتفسير العلاقة بين القضايا 

المعرفية، بل تمتد أيضاً لتكون مرآة تكشف عن بنية الاعتقاد 

أو  نفسه، وطريقة تشكّله في النفس، ومدى إخلاصه للحقيقة

 .والهوىخضوعه للانفعال 

 



36 

 

 لانحياز الذاتي في الجدل الدينيا

يعُدّ الجدل المذهبي أحد أبرز مصاديق الانحياز الذاتي على 

طابع "حوار  في كثير من الأحيانالساحة الدينية، حيث يتخذ 

أو  فهم متبادلإلى  الصم"، إذ لا يسعى فيه المتحاورون

إلى  قناعة مشتركة، بقدر ما يتجه كل طرفإلى  الوصول

ً مقولباً،  الدفاع المسبق عن معتقده، ورفض ما عداه رفضا

 ً  .يكاد يكون تلقائيا

فالنية الضمنية التي تحرّك الجدل ليست البحث عن 

وذلك ، كسب الغلبة عليهأو  إقناع الخصمالحقيقة، بل محاولة 

العقلية والنقلية التي ينُظر إليها  الأدلة ترسانة منإلى  بالاستناد

لا تقبل الرد، رغم كونها محصّنة في الأصل على أنها بديهية 

 .داخل النسق المذهبي الخاص بكل طرف

عن تلاقٍ هذا الشكل من الجدل لا يعُبرّ وبعبارة أخرى، 

س فيه عملية  فكري، بل عن اصطفاف ذهني مُسبق، تمُار 

المؤيدة وترُفض الأخرى لا  الأدلة استدلال انتقائي، حيث تقُبل

أو  سجامها مع الهوى العقديلضعف منطقي، بل لعدم ان

 الإرث الطائفي. 

إلى  ، ويتحول الفكرآلة دفاعيةإلى  وهنا يتحوّل المنطق

، وهو ما يجعل كثيراً من تلك خادم للمعتقد لا حاكم عليه

العقل  بزينةالمجادلات محكومة بعقلية سفسطائية، تتزينّ 

والاستدلال بينما هي خاضعة في العمق للمزاج المذهبي 

 .ومؤثراته النفسية

وفي المستويات الشعبية، يغدو هذا الانحياز أكثر فجاجة، 

بعقل تمحيصي، بل بعاطفة حيث تسُتقبل القضايا الدينية لا 

 ، ويصُارالتحقيقعلى  الانتماء، تطغى فيها صورة انفعالية

حتى المتوهمة، لا لوجاهتها أو  عيفةالض الأدلة تفضيلإلى 



37 

 

الموضوعية، بل لكونها تدعم الهوية التي اعتاد المرء أن 

 .يسبغ بها على ذاته

غير أن الانحياز لا يقتصر على العوام، بل يمتد ــ 

الأوساط العلمية والدعوية، مما يجعل إلى  بدرجات متفاوتة ــ

ً نادراً في هذا السياق. ومع ذلك، لا  من الموضوعية مطلبا

يمكن إنكار وجود مساحات ضمن الفكر الديني غير مؤهلة 

وجدانية تتجاوز أو  لهذا الانحياز، بل تتسّم بطبيعة عقلانية

ح المجال أمام الفكر الحرّ والتأمل قيود المذهبية، وتفُسِ 

 .الفطري

من الضروري دراسة الحقول  وفي جميع الاحوال بات

لفكر الديني والتاريخ الطابع التأويلي، كا المعرفية ذات

للوقوف على الآليات  العقائدي والتفسير الفلسفي للنصوص؛

النفسية والعقلية التي تحكمها، ومدى قدرتها على التحرّر من 

 .الخضوع لهأو  الانحياز

 

 النقد الخارجيوالانغلاق المعرفي 

لا يزال من الصعب وعلى ذات الصعيد السابق للانحياز، 

الجمعي ــ تقبّل النقد الخارجي، حتى حينما ــ على المستوى 

ً على براهين رصينة. فنحن، أفراداً  ً ومؤسسا يكون وجيها

النقد إلا إذا انخرط في نسقنا إلى  ومؤسسات، لا نصُغي

ً مع مصالحنا الظرفية. وقد تجلّت أو  الداخلي، جاء متناغما

هذه النزعة في رفض كثير من دعوات الإصلاح القادمة من 

، خاصة تلك التي تطالب المؤسسات الدينية والتعليمية الخارج

 بإحداث تحوّل نوعي في منهجياتها. 



38 

 

ً للمؤس ية لعلماسة فمثلاً كثيراً ما يقدم المثقفون نقداً معرفيا

ً صاغية، بل يلقون السخ  ريةالدينية، لكنهم لا يلقون آذانا

ووصف معارفهم بالضحلة، باعتبارها انتقادات آتية من 

نما حي سوار المغلقة. وكان من الممكن الاستفادة منهاخارج الا

 تكون موضوعية.

ً على  وما يصدق على المؤسسات الدينية، ينطبق أيضا

غيرها من المؤسسات العلمية والفكرية. فهذه المؤسسات، 

 نرغم زعمها الحياد والموضوعية، تلجأ في كثير من الأحيا

 خارجيوتعامل النقد التحكيم ذائقتها المعرفية المسبقة، إلى 

ً أو  بازدراء هما مثانوياً، أو  ريبة، سواء كان نقداً جوهريا

ات فائدته المعرفية. فكأنها مؤسسأو  أهليته العلميةكانت 

محصّنة ضد المراجعة، مدجّجة بمناعة نفسية ضد التعرّف 

 .على مواضع القصور

فعلى سبيل المثال، لا تقُبل بسهولة أي مراجعة نقدية 

لفلسفتها التأسيسية. ولطالما وُصف أو  لتيارات العلم السائدة

يولوجيا، بأنهم عاطفيون االعلماء، لا سيما في ميدان الب

وعميان عندما يتعلّق الأمر بنقد ركائزهم الأساسية. وكما 

عدداً من الداروينيين  إلى أن (1972)عام كارل بوبر  أشار

ات التي تواجه الجدد يعانون من عمى منهجي تجاه الصعوب

 .1لا تعد ولا تحصىنظريتهم والتي 

بل قد يترتب على طرح الأفكار المخالفة للمجرى العلمي 

أو  العام أثمان باهظة، تبدأ بالتشهير ولا تنتهي بالطرد

الإقصاء، كما حدث لكثير من الباحثين الذين عبّروا عن 
                                                

1 David L. Hull, The Use and Abuse of Sir Karl Popper, 

1999. Look: 

 http://www.ask-force.org/web/Discourse/Hull-Use-

Abuse-Popper-1999.pdf 

http://www.ask-force.org/web/Discourse/Hull-Use-Abuse-Popper-1999.pdf
http://www.ask-force.org/web/Discourse/Hull-Use-Abuse-Popper-1999.pdf
http://www.ask-force.org/web/Discourse/Hull-Use-Abuse-Popper-1999.pdf


39 

 

التصميم  حركةعلمي مع بعض أطروحات  توافقأو  تعاطف

غم أن هذه الحركة ــ في بعض فروعها ــ تحاول ر .1الذكي

أن تبني نتائجها داخل الإطار العلمي البحت، وبعيداً عن 

يديولوجية، إلا أن مجرد اقترابها من الآأو  المسالك الدينية

"السببية المقصودة" يعُدّ خطاً أو  فكرة "الذكاء غير الطبيعي"

 .أحمر يقُوّض الثقة، ويستدعي الشك

ن مداً المؤسسة العلمية المهيمنة تبُدي تحسساً شديقد باتت ف

سمّ تدخل خارجي في الطبيعة، حتى وإن لم يُ إلى  كل ما يشير

 "إله الصدفة"مستعدة لأن تتقبل  فهيهذا التدخل "إلهاً". 

"صدفة الفجوات" كما يسميها أو  و"عشوائية الفجوات"،

 فيغير مفسرة، على أن تتورّط أو  ، مهما بدت هزيلةالبعض

له مّ منه رائحة "إفكرة "الذكاء القاصد"، الذي يشُ تبنيّ

يل تحاللالفجوات"، وهو المفهوم الذي بات مرادفاً في أذهانهم 

إله " وكأنهم يستبدلون "سحر الفجوات" بـ. الديني على العلم

 .فرق من دونالفجوات"، 

 دسنِ تُ  وليس بعيداً عن هذا المشهد، تلك الحالة الشعبية التي

 ما تروجالمسّ، كأو  العينأو  السحرإلى  دثة غامضةكل حا

من وفتجعل من الغرابة تفسيراً،  ،له بعض القنوات الفضائية

ً للطمأنينة. إنها ال فة ثقاالجهل ملاذاً، ومن العجائب مسلكا

ل لعقذاتها، وإن اختلفت الواجهات والمفردات، التي ترى في ا

 .الناقد خصماً، وفي التساؤل تهديداً 

 
                                                

وكمثال على ذلك ما تسبب لدين كينيون مبتكر نظرية التنظيم الذاتي لنشأة الحياة  1

والذي انكر نظريته اواخر السبعينات ومن ثم فضّل فكرة التصميم الذكي عليها، 

ً تغيير وجهة نظره في مؤتمر دالاس عام واعلن لاح . لكن بعد ثمان 1985قا

سنوات تم طرده من منصبه في تدريس مادة البايولوجيا في جامعة ولاية سان 

فرانسيسكو لكونه فسر لتلامذته سبب تفضيله لفكرة التصميم الذكي على نظريات 

 (.519ص التطور الكيميائي لنشأة الحياة )ستيفن ماير: توقيع في الخلية،

 



40 

 

 ومقاومة التغيير المعرفيالانغلاق 

ظاهرة الانغلاق المعرفي على الأفراد، بل لا تقتصر 

تتجذر في الهياكل المؤسسية وتترسّخ عبر الزمن داخل 

الفضاءات العلمية والدينية والفلسفية. فهي لا تنبع فقط من 

المختلف، بل من أو  ضعف الاستعداد النفسي لتقبلّ الجديد

ً حول نموذج تفسيري، يصبح لاحق ورتتمحكون كل مؤسسة   ا

هو المرجع الأعلى، بل الحقيقة ذاتها، حتى لو كان من 

 .اجتهادها السابقأو  هانعِ صُ 

ــ وإن رفعت لواء التجريب  فالمؤسسة العلمية ــ مثلاً 

بناء ، تجد نفسها مع مرور الزمن متورطة في والدليل

 ، تحميها بالتكرار، وتحصنها"كسيا تفسيريةوأرثوذ"

سلطة إلى  يتحول العلمجماع، وتزخرفها بالمكانة. وهكذا بالإ

تفسيرية كهنوتية، تصُنفّ ما هو علمي وما هو غير علمي، 

وتحتكر أدوات النظر والمعقولية. ويصبح أي نقد يوُجّه لبنيتها 

العزل أو  الطردأو  بمثابة "هرطقة معرفية" تقُابل بالسخرية

 .الرمزي

بنية الثورات ")ابه الشهيرفي كت توماس كونلقد لاحظ 

أن العلم لا يتقدم بالتراكم، بل يحصل فيه أحياناً  (العلمية

، تطُيح بالنماذج السابقة، لكن ليس لوجيةإبستموانقلابات 

بسهولة، بل بعد صراع طويل مع ذهنية المؤسسة المحافظة. 

فالتحوّل العلمي لا يحصل حينما تقتنع النخبة فجأة بالبديل 

حين تندثر الأجيال الحارسة للنموذج القديم، الجديد، بل 

 .وتتبدل الأذهان بتبدل الحرس

وهذا ما ينطبق أيضاً على الفضاءات الدينية والفكرية. فكما 

تتقوقع المؤسسة العلمية حول نموذجها التفسيري، تفعل 

المؤسسة الدينية الأمر ذاته، بل أشد، فهي تحيط نفسها بسياج 

، وتضُفي على مواقفها شرعية مطلقة لا القداسة والتسليممن 



41 

 

ً  –كان العلم يحتكم  المراجعة. وإذاأو  ت قبل التشكيك  –نظريا

ذلك إلى  ، فإن المؤسسة الدينية تضيفوالدليل التجريب إلى

الذي يجرّم المخالفة  التحريم والتحصين الشرعيطبقة من 

 .بالزندقة والانحرافويوصمها 

ذات الفخ، رغم دعوته الدائمة وقد يقع الفكر الفلسفي في 

إلى التفكير الحر. فالفلسفة التي تبدأ بالشك قد تنتهي إلى 

منظومة تأويلية مغلقة، تتعامل مع نصوصها ومعلميها 

كمراجع لا تمُس، وتقُصي المخالف بدعوى السطحية أو 

الجهل والنقص العقلي أو فقدان "الروح الفلسفية"، حتى 

 قيداً جديداً، ويغدو الانفتاح يصبح الشك الذي بدأ محرّراً 

المعلن مجرد شعار يخفي وراءه تعصّباً تأويلياً لا يقلّ صلابة 

 عن التعصّبات التي جاءت الفلسفة لتفكيكها.

هي الفاعل الخفي  أمزجتنا المعرفيةوبهذا المعنى، تصبح 

في هندسة المواقف والنتائج، ولو تزيّنت بأقنعة المنهج 

إلى  ا لا يكون اختياراً مباشراً، بل يتسللوالحياد. فالانحياز هن

البنية الذهنية، فيعُيد تشكيل المعايير، وفلترة المعطيات، 

 .وانتقاء ما ينُاسب التوجه القبلي

وهنا نعود لنتساءل: ما الذي يتحكّم في انحيازاتنا وأمزجتنا 

المعرفية؟ لماذا لا يخلص كلٌّ من التفكير العلمي والديني 

الصرف من دون انحياز؟ فهل الانحياز محتَّم  وغيرهما للدليل

علينا؟ هل إننا بين خيارين فقط: إمّا الدليل أو الانحياز الذاتي؟ 

في  –أم لا محيص من وجود الامتزاج بينهما؟ وكأن المسألة 

لا تتعلقّ بغياب الدليل، بل بقدرة النفس على  –جوهرها 

ا يقف الموقف م اً تحمّل نتائجه والامتثال لمقتضياته، إذ كثير

 أمام ما يقتضيه البرهان. اً النفسي حاجز



42 

 

 

 والحياد المعرفي الانحياز

المثالية العقلية وجود عقل موضوعي خالص يتبّع تفترض 

. فالعقل الواقع الإنساني أكثر تعقيداً الدليل أينما اتجه، لكن 

الإنساني لا يعمل في فراغ منطقي، بل هو محاط بشبكة 

افع النفسية والانتماءات الاجتماعية والتجارب الدومعقدة من 

 والمصالح الذاتية.السابقة 

لذا يصعب العثور على عقل بشري مطلق النقاء يتبع الدليل 

ً  –المجرد دون أن يتأثر  بانحياز مسبق. وحتى  –ولو جزئيا

أو  المفكرون الكبار كثيراً ما وقعوا أسرى لمواقفهم الأولية

 .تمسكهم بصرامة الدليلالغالبة، رغم لثقافتهم 

جزء من فالانحياز ليس ظاهرة عرضية، بل يبدو وكأنه 

ترتيب إلى  إذ يميل العقل .البنية الطبيعية للإدراك البشري

المعلومات وتأويلها وفق أنماط مألوفة، ويُسقط عليها خبراته 

تتحكم في طريقة  أطُراً تفسيرية جاهزةالمسبقة، مما يخلق 

 .تلقيه للحجج والأدلة

في كل وعي بشري،  موجوداً بالقوةوقد يكون الانحياز 

ً بالفعللكنه ليس  تقنينه أو  ، بمعنى أنه يمكن تقليصهحتميا

مراجعة البنى المضمرة بآليات عقلية صارمة، والعمل على 

 تحكيم منطق الاستقراء والنقد المتبادل، وللمفاهيم والأحكام

 .في اختبار الفرضيات

 التحكم في الانحياز لا يكون بغير وفي جميع الأحوال، إنّ 

الوعي والتهذيب الإرادي الذي يضع الدليل فوق الهوى، مع 

الإقرار بضعف الذات دون وهم امتلاك الحقيقة المطلقة، 

باستثناء تلك التي تتصف بالشمول والعموم لدى البشر، إذ 

وحده هذا الوعي المتواضع يمنح العقل القدرة على مراجعة 



43 

 

إغراءات الميول الخفية التي تحجب صفاء  ذاته، وتخطّي

 النظر.

إذاً، لسنا فقط بين خيارين: الدليل الخالص أو الانحياز 

ً ما يكون الواقع هو الامتزاج بينهما، حيث  الأعمى، بل غالبا

ً مركباً  تتفاعل القدرة العقلية مع الميول النفسية، لتنتج موقفا

ذاتية، وكأن يحتفظ ببعض الموضوعية مع وجود شوائب 

ً في منطقة وسطى يتجاور فيها البرهان مع  العقل يسير دوما

 الميل، فيدفع كلٌّ منهما بالآخر دون أن يلغيه أو يستغرقه.

قيمة عليا هذا ما يتعلق بالانحياز، أما الحياد المعرفي فيمثل 

في مجال المعرفة، سواء أكان ذلك في الحقول العلمية أم 

الميل أو  لا يعني غياب الانفعالالدينية والفلسفية. وهو 

حالة عقلية وإرادية يسعى فيها إلى  النفسي فحسب، بل يشير

تحرير الحكم من التوجيه القبلي والانفعالات إلى  الباحث

، ليقف على مسافة واحدة من جميع الفرضيات الشخصية

ً الدليل في موضع السلطة العليا، لا التبرير  والنتائج، واضعا

 .التزييفأو 

ً من الوعي الذاتييتطلب الحياد المعرفي و ، قدراً عاليا

وقدرة على مقاومة الانحيازات الداخلية والخارجية التي 

التفكير دون وعي، عبر التربية والثقافة والبيئة إلى  تتسلل

والانتماءات والمصالح. ولذا فهو ليس مجرد حالة نفسية 

صراع مرير  ، غالباً ما يتُخذ فيقرار إرادي نادرمحايدة، بل 

  .بين الرغبة والحقيقة، بين الهوى والدليل

ومن هنا نلحظ أن الحياد الحقيقي لا يكون في امتلاك الدليل 

هل يسُتخدم لاكتشاف : طريقة التعامل مع الدليلفقط، بل في 

الحقيقة، أم لتبرير موقفٍ مسبق؟ فإن كان الثاني، فالدليل 

 .لا حياد أداة انحيازعندئذٍ 



44 

 

، بل عندما موجودة الأدلة يتحقق فقط حين تكون فالحياد لا

والانخراط الواعي في  يتم تحريرها من التوجيه القبلي

 .المحاكمة الموضوعية

التحقق، إلى  والعلوم الصلبة، الحياد أقرب الرياضياتففي 

 .لغياب الدوافع النفسية في القضايا المجردة

أو  سياسية سباب، قد يتسلل الانحياز لأالعلوم الطبيعيةوفي 

عرقية، كما في مقاومة النظرية أو  ثيولوجيةأو  مؤسسية

في رفض نظرية آلان جوث عن التضخم أو  الموجية للضوء،

 .الكوني

وفي الفكر الديني، يتضخم الانحياز، حيث تمارس 

المنظومات العقدية دور "فلترة معرفية" لكل دليل وارد، مما 

المذهبية، إذ يعُاد  يجعل الحياد نادراً، خاصة في المجادلات

ً داخل قوالب الاعتقاد السائد، فيغدو ما  تشكيل الدليل مسبقا

ً لطبيعة البنية العقدية لا لطبيعة الحجة  يقُبل وما يرُفض تابعا

 نفسها.

، فإن مساحة الحياد القضايا الميتافيزيقية والاعتقاديةأما في 

ً رهينة الانتما ء تضيق بشدة، ويغدو القرار المعرفي غالبا

 .والهوى، لا الدليل الموضوعي

وغالباً ما تتحصن المؤسسات العلمية والدينية خلف أسوار 

من اليقين المسبق، وترفض النقد الخارجي مهما كان 

س ضغوط اجتماعية ونفسية ومهنية تردع  موضوعياً. وتمُار 

من يتبنى أطروحات مغايرة، كما يحدث مع أنصار حركة 

ً رغم استيفاء بحوثهم التصميم الذكي الذين ينُبذو ن علميا

 .للشروط العلمية

ومن ثم فغياب الحياد لا يكون فقط نتيجة ضعف فردي، بل 

ً بفعل  ، تعيد توجيه العقل ترسيمات مؤسسية مقصودةأيضا



45 

 

الجمعي وفق انحيازات مسبقة، تحت شعار "حماية المنهج 

 .""صيانة العقيدةأو  العلمي"

سعي إليه يظل ال ورغم صعوبة الحياد الكامل، إلا أن

ً يقُاس به صدق البحث ضرورياً، بل يمثل م عياراً نقديا

وقد يكون الإنسان منحازاً من حيث لا يشعر، لكنه  .وجديّته

ً أن يسائل دوافعه ً ومعرفيا م أخلاقيا باستمرار، ويطلب  ملز 

 .الحقيقة ولو خالفت هواه

السعي فالمطلوب ليس الادعّاء بامتلاك الحياد المطلق، بل 

إليه، وممارسة المراجعة الذاتية، والوعي بمصادر الانحياز 

 .، وهو ما يمنح المعرفة مصداقيتها ونزاهتهاومكامن التزييف

 

  



46 

 

 : الثالث فصلال

 1المزاج المعرفي

 تمهيد

 في عالم تتشابك فيه الحقائق مع الأهواء، وتتصادم فيه

 ةاسّ مع مقتضيات العقل، تبرز الحاجة الم الاعتقادات والرؤى

ع مل ممراجعة الطريقة التي نفكّر بها، لا سيما حين نتعاإلى 

عقدية تستفز وجداننا ومخزوننا البيئي أو  قضايا فكرية

 أو والتربوي. فليست كل قناعة نؤمن بها وليدة دليلٍ محض

 – برهانٍ نزيه، بل كثيراً ما تتسلّل الأهواء والمزاجات

عمق إلى  - النفسية والاجتماعية عبّرة عن الميولالم

 اعتقاداتنا، دون وعي مباشر منا. 

 والنقد المعرفي يفرضان الموضوعير يومن هنا فإن التفك

 من –ما بوسعنا  –علينا شرطاً ضرورياً، وهو أن نتحرر 

 تل، سواء تمثكميول عامة ةوالشخصي ةالبيئي يةالمزاج العلل

 أو اتيالذأو  الدينيأو  المذهبيأو  طنيالوأو  بالمزاج القومي

المشترك الجماعي المرتبط بأواصر أو  القداسة الشخصية

 اطن.عقلنا الظاهر والبإلى  ، وغير ذلك مما يتسرّبالإنتماء

أن كس؛ وكثيراً ما يساهم الإعلام بخلق المزاج العام لدى النا

يسُلّط الضوء على شخصيات معينّة لتسويقها مع طمس 

 مختلفة. سبابأخرى لأشخصيات 

                                                
المزاج الأصل في هذا البحث يعود إلى ما نشُر في موقع فهم الدين بعنوان ) 1

 . انظر: 2018 –5–15(، بتاريخ: البيئي والمعرفة

https://fahmaldin.net/index.php?id=2438 



47 

 

عمل في متنوعة، فهي ت اتالمزاجمظاهر هذه ولا شك أن 

 شخصية معينّة احالات الدفاع والهجوم، وقد يكون موضوعه

ً أو  ً أو  عِرقا ً أو  مذهبا غير ذلك، كما قد يكون أو  دينا

عالم الأفكار والبحث العلمي، الأمر الذي يهمّنا.  اموضوعه

فالمزاج النفسي لا يفرّق بين العالم والإنسان العادي، فالكل 

بآخر. وفي الحالات الفكرية والعقدية أو  محكوم به بشكل

كثيراً ما يكون المزاج مقنّعاً بالعلم والتحليل، سواء كان الدافع 

جلىّ ذلك في الكثير ضدهّا. ويتأو  لصالح الفكرة المطروحة

ً كأداة  من مظاهر النقد المختلفة، حيث يسُتخدم النقد أحيانا

لتصفية حسابات خفيةّ، لا لكشف الحقيقة، بل لتثبيت الهوية 

 الجماعة.أو  والانتصار للذات

النقد  الصادر عن "الآخر"، مثل  النفسي فقد لا يتقبّل المزاج

 يتقبّل نقد من لا ينتمي المسلم قد يتقبّل نقد المسلم، لكنه لاأن 

 ،غيرهمأو  الاباضيأو  الشيعيأو  السنيّكما أن  الإسلام.إلى 

 مذهبه، لكنه لا يتقبّل نقد من ينتميإلى  قد يتقبّل نقد من ينتمي

كالازهري  -المذهب الآخر. ودارس العلوم الدينية إلى 

قد يتقبّل نقد من  -والحوزوي لدى المجتمعين السني والشيعي 

هذه الدائرة، لكنه لا يتقبّله من غيرها. وكذا الحال إلى  ينتمي

مع الأكاديمي في مختلف التخصصات مقارنة بغيره. كذلك قد 

يتقبّل التلامذة نقد بعضهم لأستاذهم، لكنهم لا يتقبّلون نقداً يأتي 

 من خارج هذه الدائرة الضيقة.

وتزداد خطورة هذا المزاج عندما يتحوّل من موقف نفسي 

منظومة ذهنية مترسخة تعُيد تفسير المعطيات بما لى إ خفي



48 

 

يخدم الانحياز المسبق، حتى دون وعي بذلك. ففي حالات 

الدفاع، قد يعمل المزاج على دفع العقل للذبّ عن الفكر 

المنتقد بشتى ألوان الدفاع والجدل، حتى لو كان هذا الفكر 

ً هشّة تتساقط أمام النقد العلمي. فالمزاج  يمنع يحمل نقاطا

لمنتقد، مثلما الآخر من الاقتراب من النقاط الهشّة في الفكر ا

حاجز إلى  هذا الحال ويخُشى أن يتحوّليمنع ذلك في غيرها. 

 نفسي ضدّ التعلم والنقد البناّء.

والحصيلة أن المزاج لا يدع مجالاً للاعتراف بنجاح الناقد 

نقد في أي نقطة منتقدة، حتى لو كانت النقاط المستهدفة لل

كثيرة ومبرهنة. وقد يشجع المزاج على ممارسة شتى أنواع 

الشخصية أو  التأويلات والتبريرات للدفاع عن الفكر

لإظهار أو  المستهدفة، حينما تكون معرّضة لسهام النقد

غير ذلك مما ينُظر إليه على أنه أو  التناقضات الواضحة فيها،

لبيئي بمثابة علامة نقص في هذا الفكر. وهكذا يغدو المزاج ا

 فلتر خفيّ يعُيد تشكيل الواقع الفكري كما يريد، لا كما هو.

ومن هنا تنشأ واحدة من أخطر المفارقات في مسار التفكير 

الدفاع أو  يتلبّس بالوعي الناضج النقدي، وهي أن المزاج قد

لا يعدو أن يكون  –في عمقه  –، في حين أنه العقلاني

الانتماء وهاجس الهوية. بل إن استجابة مشروطة بثقافة 

اختلافات إلى  بعض النزاعات الفكرية لا تعود في جوهرها

صراع مزاجي يتخّذ من الفكر غطاءً، إلى  معرفية حقيقية، بل

ة قناعاً. وفي مثل هذه الحالات، إن مناقشة ومن اللغة العقلاني

حد ذاتها لا تكون مجدية، لأنها تصطدم بجدار الأفكار في 



49 

 

يسمح بتسلل الحقيقة إليه ما لم تكن ممهورة بخاتم  عاطفي لا

 الهوى المشترك.أو  الانتماء

فالتحدي الأكبر في مثل هذه السياقات لا يكمن في قوّة 

الحجة ولا في اتساق البرهان، بل في القدرة على انتزاع 

النفس من سلطان المزاج ومكابدته داخلياً، قبل أن نواجهه 

لا تخُاض ضدّ الخصم الفكري، بل  خارجياً. فالمعركة الأعمق

تخُاض ضدّ الحواجز النفسية التي تعُيق تفاعلنا الحر مع 

الحقيقة، وتلوّن إدراكنا لها بما نشتهيه لا بما هو قائم. وكل نقدٍ 

لا يمرّ أولاً من بوابة نقد الذات ومزاجها، يبقى مهدداً بأن 

 لعقل.يكون مجرّد صدى آخر لهيمنة البيئة لا صوتاً أصيلاً ل

ولا يقتصر تأثير المزاج على الأفراد فحسب، بل يتسرّب 

 ً بنية المؤسسات العلمية والدينية والثقافية، فيوجّه إلى  أيضا

حتى وآليات التقييم، ويؤثرّ في معايير القبول والرفض، 

أو  مناهج البحث ذاتها. فحين تهيمن الانتماءات المذهبية

ية على بيئة التفكير، الحسابات المؤسسأو  الولاءات الشخصية

دوائر مغلقة تعيد إنتاج ذاتها، وتقُصي إلى  تتحوّل المؤسسات

أو  كل صوت لا ينسجم مع مزاجها العام. وقد يمُنح الباحث

الكاتب قبولاً واسعاً لا لمتانة أطروحته، بل لانسجامه النفسي 

أو  والرمزي مع ما تتطلبّه الجماعة؛ فيما يقُاب ل آخر بالتجاهل

ً عن السياق الطعن، غير منخرط في أو  لمجرّد كونه غريبا

 شبكات الولاء غير المعلنة.

في  -كما في المؤسسات العلمية  – وتتجلىّ آثار هذا المزاج

سياسات النشر، وأسس الترقية الأكاديمية، وانتقاء المحكّمين، 



50 

 

س ألوان من أو  ومواسم الاحتفاء التهميش، حيث تمُار 

كيك المبطّن تحت شعارات علمية التشأو  الإقصاء الناعم

 براقة، لكنها ملوثة بماء الهوى. 

صبح المعرفة أسيرة لتوازنات اجتماعية ونفسية، وهكذا ت

أداة إلى  تفقد فيها المؤسسة دورها النقدي والتجديدي، وتتحوّل

ترسيخ لا أداة مساءلة، فيغدو البحث العلمي فعلاً شكلياً مفرغاً 

 من روحه التحررية.

الأمر تعقيداً حين يكون هذا المزاج جزءاً من البنية  ويزداد

العميقة للمؤسسات التعليمية الدينية، كالجامعات الدينية 

س المعرفة كبحث حرّ، بل كنوع  والحوزات، حيث لا تمُار 

من التوريث المعرفي المشروط بالمحاباة المدرسية والتقاليد 

ً ما ينُظر ه ضرورة النقد، لا بوصفإلى  الراسخة. فغالبا

وقد معرفية لتجديد الفكر، بل كتهديد لبنية الثقة والانتماء، 

تجاه االتوقير الواجب أو  يصُنفّ كخروج عن حدود الأدب

فإن محاولات "أعلام المذهب". ولهذا أو  "أرباب الفكر"

مساءلة أطروحات بارزة لدى عدد من الدوائر الفكرية في 

ً ما  تقُابل بجدار من بعض مناطق العالم الاسلامي، غالبا

أكثر منها عقلية، ويعُاد  عاطفيةالدفاع المسبق، تدُيره آليات 

 "الانحراف".أو  تفسيرها في ضوء منطق "المؤامرة"

وفي مثل هذا السياق، يصبح التلقيّ النقدي فعلاً نادراً، لأنه 

مشروط بالشجاعة المعرفية وبالقدرة على الانفكاك من سطوة 

ا يفسّر غياب المنطق الراسخ في المزاج الجماعي. وهذا م

تقويم الأفكار لذاتها لا لأسماء قائليها، كما يفسّر ندرة إعادة 



51 

 

النظر في التراث الحيّ بعيداً عن استدعاء الحساسيات 

 الولاءات المؤسسية.أو  المذهبية

وهنا يظهر التحدي الحقيقي: كيف نحمي الفكر الديني من  

سره كمنظومة حية؟ تكرار أجوف، دون أن نخإلى  التحول

وكيف ننُشئ جيلاً من الدارسين لا يشُابهون "تلامذة المعبد"، 

بل مفكرين أحراراً، يميزون بين الإيمان والنقد، وبين 

 الاحترام والانغلاق؟

أو  ةبيئيية، سواء كانت المزاجالعلل إن تجاوز هيمنة 

لا يتحقق بشعارات الحياد، ولا بادعّاء الموضوعية  ة،شخصي

دة، بل يبدأ بوعي الذات ومراقبتها في لحظات الانفعال المجرّ 

والانحياز، حين تتخفىّ العاطفة في رداء العقل. فالتحرر 

الحقيقي لا يعني التخليّ عن الانتماءات، بل القدرة على نقدها 

من الداخل، والاعتراف بإمكان تأثيرها في مسار التفكير 

البيئة العلمية  وتقييم الآخر. كما يتطلب الأمر إعادة تشكيل

س من النزاهة والتعدد والانفتاح، حيث والثقافية على أس

تفُصل القيم المعرفية عن الاعتبارات النفسية والانتمائية، 

 وتمُنح الأفكار وزنها وفق حجّتها لا حسب هويةّ قائلها.

 

 نماذج من المزاج المعرفي 

والتي  المعرفي، سأتحدث هنا عن عدد من أنماط المزاج

الولاء للرموز مزاج ، كالبيئي لمزاجغلبها ضمن ايندرج أ

مذهبي وغيرهما، مع الاستشهاد ببعض مزاج الوالالفكرية 

 مشاهداتي وتجاربي الشخصية في هذا المجال. 



52 

 

 

 للرموز الفكرية لولاءامزاج 

نقصد بهذا النوع من المزاج، الحالة النفسية المنبهرة 

على عكس ذلك أو  ،والمفكرينبأشخاص محددين من العلماء 

، والتي من النفور واللامبالاة للشخصيات العلمية والفكرية

ً ما تكون ضمن جمع بين ت قوميةأو  وطنية انتماءات غالبا

صاحب المزاج المتأثر به. لذلك تختلف حالات التأثر والرمز 

وعلى عكس ذلك خر. لآ انتماءمن  بالرموز الفكرية والعلمية

 .فورفي حالة الن

فمثلاً كان الإنجليز يرفضون أي نظرية تخالف مذهب 

نيوتن في الضوء ويتهمونها بتهم متعصبة باعتباره منهم. فقد 

قوبل يونغ في إثباته لموجية الضوء بالسخرية والاستنكار، إذ 

اعتبُر تجرّؤه على معارضة نظرية نيوتن الجسيمية خروجاً 

ً بالعلم الثابت. وكانت ا لمؤسسة العلمية عن المألوف ومساسا

أي معارضة لأفكار نيوتن بأنها إلى  في بريطانيا تنظر

هرطقة، فقد كتب الهاوي العلمي السياسي البريطاني هنري 

لا »( بأن ورقة يونغ 1803بروغام في مجلة إيدنبرغ )عام 

تستحق شيئاً، ونحن نريد أن نرفع صوتنا استنكاراً لهذه 

م العلم وتبعث كل تلك البدعة التي لا يمكن إلا أن تعيق تقد

الأشباح الوحشية للتهيؤات التي طردها نيوتن من معبد 

وعلى نفس الشاكلة، ظهر شعور وطني بريطاني «. العلم

وراء رفض نظرية التضخم الكوني لجوث مطلع ثمانينات 

 القرن الماضي.

كانت بعض الكتب المدرسية الفرنسية  وفي مجال علم الأحياء،

مقاومة الفرنسي لامارك، مع تعرض التطور وفق تصورات 

وطنية. بل كما صرح  سبابالداروينية حتى أوائل القرن العشرين لأ



53 

 

أن الداروينية ما زالت  (1997)عام م الحيوان إرنست ماير عالِ 

القرن  تلاقي مقاومة كبيرة لدى فرنسا والمانيا وغيرهما حتى نهاية

 .1العشرين

ر عندما تتعرض فلسفة صدفي مجتمعاتنا المعاصرة، نلاحظ أنه و

ك تحرّ ، فسنتوقّع أن يمثلاً  المتألهين الشيرازي للنقد من الخارج

 بهذا ثر  من تأ يراني ضد هذا النقد بحرارة، وكذلكالمزاج الفلسفي الإ

 ى لوالوسط الشيعي أحياناً. بل حت المناطق الأخرى من المزاج في

مة تبينّت أمور غير متوقعة ضمن فكر هذا الفيلسوف، فستحُدث صد

ن مومفاجأة يصعب تقبّلها لدى أتباع هذه المدرسة، لما في ذلك 

زعزعة لصورة رمزية "مقدسّة" نشأت عبر التراكم الزمني 

 والتلقين الثقافي.

خلال  –أطلعتهم  وسبق أن شاهدت ذلك لدى عدد من هؤلاء حين

كيم بأن من ضمن مفردات فلسفة هذا الح –ثمانينات القرن الماضي 

 أن الله جسم لا كالأجسام. أو  قوله بالجسم الإلهي،

ذه هوعموماً، فإن المبهورين بفكر هذا الفيلسوف يصُدمون بمثل 

ي شبيهالآراء التي يجدونها غريبة، لما تحمله من تسلّل للفكر الت

بين  يظُن أنه كذلك. ويصعب في هذه الحالات الفصل ماأو  السلفي،

موقع الفكرة نفسها وموقع القائل بها، إذ سرعان ما يتحوّل 

 تهديد للهوية والانتماء.إلى  الاعتراض على الفكرة

هذا على الرغم من انه في الدراسات الفلسفية، لا بد من تأسيس 

لموضوعي، أدوات منهجية متينة ترُسي قواعد للتفكير النقدي وا

من بين هذه الأدوات ووتحرر الباحث من أسر الانتماءات الضيقة. 
                                                

 .5-113هذا هو علم البيولوجيا، ص 1



54 

 

كضرورة فلسفية، بحيث يعي الباحث  يأتي أولاً "النقد الذاتي"

تحيّزاته النفسية والثقافية، ويعمل على مراقبتها وتقويمها 

مثل هذه  عدّ الآخر. ولا تُ إلى  بموضوعية، قبل أن يوجه نقده

بل هي خطوات متقدمة تتطلب إرادة جادة  الخطوات وصفة سحرية،

وبيئة حاضنة، لكن بدونها ستظلّ الدراسات الفلسفية عرضة لتكرار 

دوائر المزاج والانغلاق، بعيداً عن روح الفلسفة التي هي في 

 جوهرها سؤال دائم واستقصاء بلا حدود.

*** 

وعلى الشاكلة السابقة، عندما تعُرض أطروحات المفكر 

الصدر للنقد، فالمتوقّع أن يتحرّك المزاج العراقي محمد باقر 

ضد هذا النقد، دون المزاج الإيراني، كما عايشه صاحب هذه 

السطور، وقد كلّفه مثل هذا المزاج بعض الضيق والمتاعب 

 –ران. فالموضوع يتعلّق خلال السنوات التي قضاها في إي

"، إزاء شخصية "مقدسّة بعض الفئات العراقية مزاجب –هنا 

الخميني لدى أو  حالها حال شخصية صدر المتألهين

الإيرانيين ذوي الميول الفلسفية، حيث يصعب على الكثير من 

الناس تقبلّ ما تتعرض له مثل هذه الشخصيات "المقدسّة" 

تبيان ما مرّت به من تحولات فكرية أو  والعميقة من نقد،

 جذرية.

لصدمة ومن ذكرياتي ما رأيته من حالة الاستغراب وا

البادية على عدد من الشخصيات العراقية عندما اطّلعوا على 

كتابي )الأسس المنطقية للاستقراء: بحث وتعليق( عام 

، إذ فوجئوا في عدد من النصوص المشار إليها أن 1985



55 

 

محمد باقر الصدر قد قوّض الأساس الذي بنى عليه أطروحته 

مختلفة في في )الأسس المنطقية للاستقراء(، لصالح أطروحة 

)بحث حول المهدي(. فكانت الدهشة بادية عليهم، وأتذكّر أن 

لم تبق  أي قيمة لـ )الأسس »أحدهم علقّ على الموضوع بأنه 

ً لهذا التغيير الوارد في كتابكم ، «المنطقية للاستقراء( طبقا

فيما رأى آخر أنه يتعينّ البحث عن طوق نجاة لرفع هذا 

لواردة في الكتابين. وظلتّ التناقض الظاهر لدى النصوص ا

لة ً عنها لسنين طويلة، حتى أقدم أو  المسألة مهم  مسكوتا

 الباحث العراقي رضا الغرابي على إثارتها من جديد.

وما زال هناك من لم يصُدقّ مثل هذا الانقلاب الفكري 

الدرامي، بل إن البعض حاول أن يدافع عن النصّ الصدري 

ت، ليوفّق بين ما جاء في بشتى أنواع التأويل والتحمّلا

الكتابين من دون التسليم بأي تغيير جوهري. وكلّ ذلك بدافع 

مزاج الحميةّ إزاء الشخصية المقدسّة، لا بدافع النقد العلمي 

فيلسوف غربي إلى  الحر. إذ لو افترضنا أن النصّين يعودان

أو  هايدجرأو  هيجلأو  كانتأو  هيومأو  مثل ديكارت

م، لكان المتوقّع أن تنهال عليه الردود، غيرهأو  كيركجورد

ويفُض ح ما فيه من تناقض، ولعدُتّ القضية واضحة لا لبس 

 فيها، مهما حاول أتباع هذا الفيلسوف الغربي أن يؤوّلوا النصّ 

 تغيّر الأفكار.أو  يذبوّا عن شيخهم تهمة التناقضأو 

وسبق لمثل تلك الحالة من المزاج المتعلق بالحمية على 

شخصية الصدر أن تكررت عندما نشرتُ مقالة حول 

)الأسس إلى  التغيرات الفكرية لدى الصدر من )فلسفتنا(



56 

 

المنطقية للاستقراء( في مجلة "دراسات وبحوث" الصادرة 

، وكانت المقالة بعنوان )نظرات 1983في طهران عام 

هذه المقالة أول إثارة  وتعُدّ فلسفية في فكر الشهيد الصدر(. 

حول التحولات الفكرية لدى الصدر، قبل أن أردفها تنُشر 

بإثارة التغيير الأهم المتعلق بكتاب )بحث حول المهدي( بعد 

سنتين من هذا الوقت. وتتضمن المقالة حالة انقلاب الصدر 

 على )فلسفتنا(، وإجهاض العديد من أسسها ومضامينها.

وقد كان من هيئة تحرير المجلة أن علقّت وأنكرت في 

المقالة مثل هذه التحولات الفكرية، رغم أن المعلّق،  هامش

وهو صديقي، لم يطّلع على كتاب )الأسس المنطقية 

للاستقراء( كما اعترف لي بعد أن سألته حول ذلك، وذكر 

بأنه عرض ما كتبه على رئيس التحرير فوافق على نشره. 

وواضح أنه لا تفسير لذلك سوى دافع المزاج المتعلق بالحمية 

ً للمناطقية المذهبية صبية للرموز الفكرية "المقدسّة"الع ، وفقا

تعديل حتى وإن كان مبنياً أو  الذي يحول دون تقبّل أي نقدو

 على أدلة واضحة ومنهجية.

ً بالنقد  وعلى صعيد المزاج الإيراني، وجدت ترحيبا

المتعلق بفكر الصدر، كما رأيته لدى عدد من الشخصيات 

ت القرن الماضي بعد اطلاعهم على الإيرانية خلال ثمانينا

كتابي )الأسس المنطقية للاستقراء: بحث وتعليق(، ومن بعده 

. فيما تحفّظ بعضهم "الاستقراء والمنطق الذاتي"مخطوطة 

مدرسة صدر المتألهين من النقد الوارد حول إلى  ممن ينتمون

 أفكار أرسطو، واعتبروا هذا النقد غير صائب.



57 

 

سائل لا تلقى أدنى اهتمام خارج في حين أن مثل هذه الم

كبلدان  ،المدرسة الصدرائية، خاصة في بلدان بعيدة عنها

 مصر والمغرب العربي مثلاً.

وكذا هو الحال حينما تتعرّض الأطروحات الفكرية لابن 

تيمية الحراني لنقدٍ علمي؛ إذ من المتوقّع أن تواجه كمّاً هائلاً 

حيث  –مثلاً  –دية من الردود والاتهامات في بلدٍ كالسعو

ً من الوجدان الديني  يشكّل التراث السلفي جزءاً مركزيا

والهوية المؤسسية، في حين لا تحظى القضية بالقدر نفسه من 

الاهتمام أو الحساسية في بلدان أخرى غير معنية بالفكر 

 السلفي أو البنية العقدية التي يقوم عليها.

شف مدى تشابك إن هذه الفروقات في الاستجابة للنقد تك

ي المزاج الفكري مع البيئة الثقافية والاجتماعية والسياسية الت

فالمزاج ليس حالة نفسية  يتحرك داخلها كل تيار أو مدرسة.

فردية فحسب، بل هو حصيلة تراكمات تاريخية وجغرافية، 

وشبكات من الانتماءات والعلاقات التي ترسم حدود الممكن 

 والمسموح في المجال النقدي.

ومن هنا يتبدىّ أن التعامل مع الفكر بوصفه موضوعاً 

ً محايداً ليس أمراً يسيراً، خاصةً حين يتعلّق الأمر  علميا

ً من أركان الهوية الجماعية أو  برموز أو مدارس تعُدّ ركنا

 الدينية. 

 –فكل نقد حينذاك لا يسُتقبل بوصفه تقويماً علمياً، بل يقُرأ 

از في البنية الرمزية للمجتمع، كاهتز –في كثير من الأحيان 

أو كتهديد لمنظومة الانتماء، مما يجعل الحوار العلمي محفوفاً 



58 

 

بالسجالات والانفعالات التي تحجب صفاء النظر وتشوّش 

 على قيمة الدليل وموضوعيته.

لا نحاكم النصوص بمنهجية معرفية  – هنا –فنحن 

لاء صارمة، بل نحاكمها بميزان المزاج والانتماء والو

الرمزي. وهذا أحد أبرز مظاهر اختلال النقد في بيئتنا 

الفكرية، حيث تتحوّل الشخصيات المرجعية من كونها 

منطقة محرّمة لا يطولها النقد إلى  موضوعاً للدرس والتحقيق

يوُاجه من يجرؤ على ذلك بالعزل أو  إلا على استحياء،

 والتشكيك والتأثيم.

 ة بالنصوص، بل ترتكزفهذه الحصانة الرمزية غير معني

 مستوى الولاءات والانتماءات، حيث تصُنفّ المعارضةإلى 

ً عن الولاء والانتماء، وتعُتبر نوعاً أو  النقد بوصفها خروجا

من الخيانة الفكرية، وهو ما يعوق تطور النقاش العلمي 

لاً من مراجعتها تثبيت الأفكار بدإلى  ي ويدفعالإبستيم

تبقى البيئة الفكرية محكومة بهذا المزاج،  وتنقيحها. وهكذا

إعادة أو  صنم يصعب نقدهإلى  الذي يحوّل المنجزات الفلسفية

 قراءته بموضوعية، حتى في أوساط المثقفين أنفسهم.

إن هذا المزاج المنتصر على النقد العلمي ليس مسألة 

ظرفية فحسب، بل هو جزء من بنية وعي فلسفي أو  فردية

م الإسلامي، يتشكّل في توافقات بين الإيمان معاصر في العال

العميق بالمرجعيات التراثية، والرهبة من تحدي الثوابت، 

ة تأكيد الهوية في مواجهة المتغيرات الثقافيإلى  والاحتياج

نجد أن الفكر الفلسفي  والاجتماعية والسياسية. ومن ثم



59 

 

ً ما يتأرجح بين محاولات تجديدية حذرة  المعاصر غالبا

الخطابات التقليدية بحُجج الحماية إلى  يدّة، وبين عودةومُق

 والتمسّك بالجذور.

وهذا يفسّر جزئياً ضعف التيارات النقدية الصارمة التي 

تستهدف إعادة قراءة التراث الفلسفي الإسلامي بنظرة نقدية 

ً ما تصطدم بمحاصرة المزاج  تحليلية موضوعية، فغالبا

الباحثين عن رموزهم الثقافي الذي يحول دون انفكاك 

ارك الولائية لا ميدان من المعإلى  يحوّل النقدأو  الفكرية،

فلسفي مرتبطاً أكثر بمناخات الوعي ال المعرفية. وهكذا يصبح

التأييد والولاء، وبالأساطير الرمزية، منه بالإبداع المنهجي 

 ي المنضبط.الإبستيموالتفكير 

ى المشهد فالديناميات المزاجية تؤثر بشكل عميق عل

الفكري العام في المنطقة، حيث تنشأ بيئة فكرية مشبعة 

بالحساسيات المفرطة تجاه الرموز والمرجعيات، مما يعيق 

الانفتاح على التجديد والمراجعة. فبدلاً من أن تكون 

المؤسسات والمراكز الفكرية فضاءات للحوار الحرّ والتبادل 

النفوذ  ساحات لصراعاتإلى  النقدي البناء، تتحوّل

والولاءات، وتهُيمن عليها ثقافة الانحياز السلبي تجاه الأفكار 

 المختلفة، خشية أن تفُسّر كتهديد للهوية الجماعيةأو  الجديدة

 المذهبية.أو 

ظاهرة تصنيف الأفكار والشخصيات ضمن دوائر ف

"مرفوضة" تتكرر، مما يعزز الاستقطاب أو  "مقدسّة"

تفاهم والحوار. وهذه الحالة من بناء جسور ال الفكري ويحدّ 



60 

 

تجعل من الصعوبة بمكان تأسيس حركة فكرية نقدية متجانسة 

وفعالة، تنطلق من قواعد مشتركة تحترم التنوع وتعُلي من 

 شأن النقد البناء.

 

 المزاج المذهبي

يمتد تأثير المزاج الفكري ليشمل حركة الفكر في السياق 

العوامل الثقافية العربي والإسلامي الأوسع، حيث تتشابك 

والاجتماعية والسياسية لتشكّل أرضية خصبة للمزاجات 

المختلفة التي تتحكم بمدى تقبّل الأفكار الجديدة أو النقدية. 

وفي هذا السياق، يصبح الانتماء الطائفي أو القومي أو 

ً في تحديد نوعية النقاشات المقبولة،  المذهبي عاملاً حاسما

ر على التجديد والمراجعة. ويظهر ومدى السماح بانفتاح الفك

ً في مستويات التعامل مع المنظومات  أثر هذا المزاج أيضا

العلمية والفكرية المختلفة، حيث قد تفُرض قيود غير مكتوبة 

على ما يسُمح بنقاشه أو تأويله، فتتوقف الحركة النقدية عند 

حدود تتوافق مع الهوية الجماعية أو المرجعيات الثقافية 

سية، ما يضيق نطاق الموضوعية ويعقد الحوار العلمي والسيا

 والنقدي.

يظهر  حيثفقد ينبسط المزاج على مجال هذه المنظومات، 

لبعض الجهات الفكرية عداء لبعض العلوم، كالعداء 

المعروف لدى عدد من التيارات التراثية الإسلامية القديمة 

عتبارات مذهبية دينية وليست لا سبابلأ لعلم المنطق والفلك،

 لوجية. إبستمو



61 

 

حتى لعلم اسلامي أصيل وقد تصل حالة العداء المذهبي 

صول الفقه، كالذي تبديه الحركة الإخبارية في علم أمثل 

ومثل ذلك . السني المذهب، بحجة انه نتاج الوسط الشيعي

 الموقف السلفي القديم من علم الكلام.

إن هذا العداء ليس مجرد موقف فكري محايد، بل يعكس 

أو  تحدد ما يعُتبر مقبولاً ومذهبية تأثراً عميقاً بمزاجات دينية 

ً ما  مرفوضاً ضمن منظومة القيم والمعتقدات السائدة. وغالبا

يتم توظيف هذه المزاجات لتثبيت حدود المعرفة المقبولة، 

العلوم التي قد  وحماية مناطق النفوذ الفكرية من تحديات

القناعات أو  تطرح أسئلة تتعارض مع التصورات التقليدية

 العقائدية.

التي ترسخ حالة الانغلاق  العللويعدّ المزاج المذهبي أهم 

الفكري، ويعُطّل إمكانيات الحوار والتفاهم بين الأطياف 

المختلفة، حيث تصبح المسائل العلمية والفكرية ميداناً 

 والهوية أكثر من كونها بحثاً عن الحقيقةلصراعات الولاءات 

تطويراً للمعرفة. وفي هذا الجو، يتراجع منسوب أو 

الموضوعية، ويتغلب منطق الدفاع عن الانتماء على روح 

النقد البناء، مما يساهم في تكريس الانقسامات وتعميق 

  الفجوات الاجتماعية والثقافية.

ة الفكر على فالجو المشحون بهذا المزاج يضُعف من قدر

د والابتكار، ويعزز الاستلاب المعرفي الذي يجعل من يالتجد

هبية، ومن ثم يصبح ث مصدراً لصراع الأمزجة المذالترا

بذلك عقبة أمام التطور، لا مصدر غنى ومنبع إلهام. كما أنه 



62 

 

يحُدّ من حرية التعبير والمبادرة الفكرية، ويكرّس منطق 

الولاءات الطائفية الممزقة على حساب المنهجية العلمية 

 ي. الإبستيموروح التساؤل 

ً بنمطية فكرية  ونتيجة لذلك، يظلّ الوعي الجمعي محكوما

تقليدية تكرّس الفروقات والانقسامات، وتقلصّ من إمكانيات 

ملة ومتجددة تتفاعل مع متطلبات العصر بناء رؤية معرفية شا

 وتحدياته.

وفي هذا المجال أتذكر مرة رأيت أحد الأساتذة الجامعيين 

ينهال نقداً على طريقة الشافعي في الفقه، ضمن ندوة علمية 

متفوقاً  يما امتدح الطريقة المالكية، وبداأقيمت في المغرب، ف

معركة  لدى الأساتذة الحاضرين، وكأنه خرج منتصراً من

حامية الوطيس. لكن لنتخيل أن الموقف قد انقلب، فأخذ 

جد مالك ويدافع عن فقه الشافعي؛ فسن صاحبنا ينتقد طريقة

الحاضرين ينهالون عليه بالرد والنقد واللوم وربما الشتم 

 والسباب.

ولو تصورنا أن محاضراً شيعياً أخذ ينتقد الفكر السني في 

الفكر الشيعي في دار شيعية،  دار سنية، وأن السني أخذ ينتقد

ما الذي يمكن أن يلاقيه هذا المحاضر؟ أما لو عكسنا القضية 

ً وتهليلاً له في انتصاره الساحق على  فسوف يجد تصفيقا

 المذهب الآخر.

*** 

ً يدُمج بين  ً جماعيا إنّ تخطّي الحالة المزاجية يتطلّب وعيا

النقد الالتزام الروحي بالتراث، والانفتاح الفكري على 



63 

 

العلمي، فضلاً عن تطوير آليات تعليمية ومنهجية تشجّع 

الباحثين على مواجهة الأسئلة المحرّمة، وتقبل الاختلاف، 

ً للحياة الفكرية  واحتضان التعددية، بوصفها رافداً أساسيا

فالخروج من هذا الجمود لا يكون بنقض التراث  الأصيلة.

رموز، بل بإعادة إسقاط الأو  عبر تشظي المزاجات المذهبية،

ي، تفُكّ فيه العلاقة إبستيمتوطينها في سياق معرفي 

المشروطة بين التقديس والانغلاق، ويسُتعاد فيه معنى الفكرة 

لا هيبة قائلها. فالفكر الحيّ لا ينمو في الظلّ، بل في الضوء، 

، بل في فضاء الأسئلة الطائفيولا يثمر في بيئة التحصين 

 . البناّء الصريحة والشك المنهجي

إعادة الاعتبار لقيمة  ومن هنا، فإن أول ملامح التحرر هو

بوصفها فضيلة عقلية، لا تهمة تمرد.  "الإبستيمية "المراجعة

وذلك يقتضي فتح المجال أمام تعددية القراءات، وتشجيع 

المقاربات النقدية من داخل المؤسسة وخارجها، وتربية 

 باعتباره أداة ترميم لا هدم.ي الإبستيمالأذهان على تقبّل النقد 

ضعاف المزاج المذهبي لا يتحقق إلا عبر جهد طويل إن إ

وعي نقدي إلى  ومستمر، يبدأ من الفرد ذاته الذي يحتاج

يشجعه على تجاوز الحمية العصبية، والتمسك بالقيم الإنسانية 

الجامعة التي تتجاوز الحدود المذهبية، بما يعزز وحدة 

 هضة فكرية شاملة.المجتمع ويسُهم في ن

ً في معالجة هذه  وتلعب المؤسسات الفكرية دوراً محوريا

الإشكالية المزاجية، إذ يمكن لها أن تكون بيئات حاضنة للنقد 

اء والتجديد الفكري، إذا ما تبنّت سياسات واعية لتعزيز البنّ 



64 

 

التعددية الفكرية والانفتاح على الرأي الآخر. ويتطلب ذلك 

في تقييم الإنتاج العلمي، تعتمد على جودة  إرساء آليات شفافة

الولاء. كما يجب أو  البحث ومتانة الحجة، لا على الهوية

تطوير برامج تدريبية تزرع مهارات التفكير النقدي 

والمنهجي لدى الباحثين والطلاب، وتحفزّهم على مواجهة 

 التحديات الفكرية بشجاعة وموضوعية.

ذلك، ينبغي أن تشجع هذه المؤسسات على إلى  بالإضافة

علمية مفتوحة، تجمع بين مختلف التيارات  حواراتإقامة 

والمناهج، بعيداً عن منطق الإقصاء والوصاية. فمثل هذه 

سهم في تفكيك الأساطير المزاجية، وتعيد الحوارات تُ 

ف الحقيقة، وليس الاعتبار للمنهجية العلمية كأداة لاكتشا

 يديولوجيات. لآكغطاء لتثبيت ا

 

 المزاج العرقي

تصنيف تلك المتعلقة ب بين أنماط المزاج المعرفيمن 

ً وفق  العقول لدى الحضارات والثقافات، بحيث تتراتب قيميا

ذلك عدد من إلى  الأعراق والبيئات الجغرافية، كما لجأ

وعلى المستشرقين من أمثال أرنست رينان وليون غوتييه. 

تتطور هذه العقول والمعرفة الحضارية هذه الشاكلة اعتبار 

في النزعة القائلة بالتفوق الاوروبي على وفق الأعراق، كما 

 على -والالماني تحديداً  –غيرهم، بل وفي التفوق الجرماني 

 الفيلسوف الالمانيذهب اليه سائر البلدان الاوروبية، كالذي 

 هيجل.



65 

 

ة النزعة المركزية الاوروبية والغربيذلك إلى  يضاف

ً حينما يُ  ن ليونان اخ للفكر الفلسفي، فالبداية تكون مؤرَّ عموما

تم يلك المسيحي. وبذ اوربا الغربية مروراً بالعصرإلى  لتنتهي

مثل الهندية والصينية  ،تهميش سائر الحضارات الاخرى

 والمصرية والاسلامية.

هذه النظريات مدفوعة بالمزاج  ومن المنطقي اعتبار

فات بالعلم والفلسفة والتحليل. فالتصنيالعرقي، وإن تقنعت 

ج لها تعكس تحيزّات مسبقة تتخفى وراء غطاء التي تروّ 

الحياد الموضوعي، وتؤسس لصور نمطية تكرّس التفرقة 

 وتعمّق الصراعات بين الشعوب والثقافات.

المعرفي قائماً على المزاج العرقي  الانحيازكذلك قد يكون 

إلى  عائدة نظريةالديني، كالعداء الذي جرى ضد كل 

شخصيات يهودية. فخلال الحكم النازي كانت الجمعية 

الألمانية للفيزياء تعارض أعمال ألبرت أينشتاين وغيره من 

الفيزيائيين التي تم تصنيفها بازدراء على أنها "فيزياء 

 . 1يهودية"

وا بالعداء للسامية الفيزيائي رفؤلاء الذين عُ وكان من ه

لماني الحائز على جائزة نوبل فيليب لينارد والذي وصف الأ

  .2نظريات أينشتاين بأنها "خدعة يهودية"

كما في بعض الفترات انقسمت العلوم إلى معسكرين شرقي 

وغربي، فكان للاتحاد السوفيتي والصين نظريات علمية 
                                                

1https://en.wikipedia.org/wiki/Deutsche_Physik?utm_sour

ce=chatgpt.com 
2 https://en.wikipedia.org/wiki/Philipp_Lenard 



66 

 

في البلدان الغربية، كما في علم الوراثة مخالفة لتلك السائدة 

وعوامل التطور. وقد أظهرت هذه الانقسامات أن المعايير 

العلمية وحدها لم تكن العامل الحاسم في تقبل النظريات أو 

رفضها، بل لعبت الانتماءات الوطنية والسياسية والثقافية 

 دوراً بارزاً في تشكيل ميول العلماء والمجتمعات العلمية.

تشير دراسات في سوسيولوجيا العلم إلى أن "الوطنيةّ و

العلمية" كانت عاملاً غير ظاهر في كثير من التفضيلات 

ً ما تم تبني نظريات أو رفض أخرى وفق ما  النظرية، فغالبا

يتوافق مع الهوية الوطنية أو الرمزية العلمية، وليس فقط 

 التجريبية. الأدلة بحسب الصرامة المنهجية أو

المزاجات العرقية والحضارية دوراً بارزاً في  وتلعب

ً ما  تشكيل العلاقات الثقافية والسياسية المعاصرة، حيث غالبا

تتغذى الصراعات والهويات السياسية على هذه التصنيفات 

أو  والقوالب النمطية التي تؤسس لخطابات الاستعلاء

 شعب على أنه أقلّ قيمةأو  حضارةإلى  التهميش. فحين ينُظر

العدوان، مما ينعكس على أو  قدرة، يترسخ شعور بالتحقيرأو 

السياسات الداخلية والخارجية، ويعزز منطق الصراع بدلاً 

 من الحوار والتعاون.

كما تسُتغل هذه المزاجات في بعض الأحيان لتبرير الهيمنة 

، عبر تأكيد التفوق أو الاستعمارية الاقتصاديةأو  الثقافية

سيطرة، وهو ما يكرّس التفاوتات وعدم الحضاري وشرعية ال

المساواة بين الأمم والشعوب. وبالمقابل، تولدّ ردود أفعال 



67 

 

إلى  استعادة الكرامة والهوية، مما يؤديإلى  مقاومة تسعى

 دورة مستمرة من التوترات والصراعات.

 

 المزاج العلموي

اط أنمإلى  تتعرض العلوم الطبيعية كغيرها من العلوم والفنون

 لا سيما ذلك المتعلق بالمحاكاة والتقليد.لفة من المزاج، مخت

من المزاج لا يقتصر على رفض  النمط ومعلوم أن أثر هذا

 ً أو  محاولات استبعادإلى  النظريات الجديدة فقط، بل يمتد أحيانا

تقليل أهمية العلماء الذين يقدمون هذه النظريات، وتجاهل 

 التقليد العلميالتقليل من شأنها، مما يعكس دفاعاً عن أو  مساهماتهم

ً موضوعياً. وهذا المزاج لا يقتصر على  القائم بلد أكثر منه نقاشا

حقبة تاريخية معينة، بل هو ظاهرة متكررة في تاريخ أو  معين

تأخير تبني الاكتشافات الجديدة التي قد تحُدث ثورة إلى  العلوم، تدفع

وعي مستمر بأثر المزاجات إلى  ويبُرز الحاجة في المفاهيم العلمية،

 .الفكرية والثقافية في مسيرة البحث العلمي

ان في التمسك بالمألوف طبيعة الإنسإلى  وتعود جذور هذا المزاج

الحفاظ على إلى  . كما أن المؤسسات العلمية والثقافية تميلوالتقليدي

علها أحياناً مقاومة القواعد والمعايير التي بنت عليها مكانتها، مما يج

 لأي تغيير جذري قد يهدد هذا التوازن.

، رفض مجتمع الفلك الأمثلة الشهيرة على هذا المزاج ومن

الأوروبي لنظرية كوبرنيكوس في القرن السادس عشر التي قلبت 

ً على عقب بنقل مركزية الأرض مركزية إلى  صورة الكون رأسا



68 

 

و انتقادات حادة التي قدمها. كما واجه جاليل الأدلة الشمس، رغم

واتهامات بالهرطقة بسبب تأييده للنموذج الكوبرنيكي، مما يوضح 

كيف يمكن للمزاج الفكري والسلطوي أن يقف حجر عثرة أمام تقدم 

 المعرفة.

وفي القرن العشرين، واجهت نظرية الذرة الجديدة التي طرحها 

ً من بعض بلانك وبور أيضاً صعوبات كبيرة ف ي تقبلها، خصوصا

الفيزيائيين التقليديين الذين تمسكوا بالنماذج الكلاسيكية، رغم أن هذه 

 النظرية كانت أساساً لثورة في الفيزياء الحديثة.

وكما يلُاحظ في تاريخ العلوم، أن المزاج الفكري لا يؤثر فقط 

علمي على قبول النظريات الجديدة، بل يمتد ليشكل المناخ الثقافي وال

أو  الذي يحيط بها، مما يؤثر في سرعة انتشار الأفكار الجديدة

 مقاومتها. 

ً في الأطر الاجتماعية والسياسية التي  ويظهر أثر المزاج أيضا

تساند بعض النظريات العلمية على حساب أخرى، حيث قد تتأثر 

يديولوجية تهيمن على آأو  الأوساط الأكاديمية بتيارات فكرية

قبول فكرة معينة قد لا أو  بحثية. هذا يعني أن رفضالاتجاهات ال

يكون دائماً بناءً على صرامة أدلتها العلمية فقط، بل على شبكة من 

 المصالح والمزاجات المشتركة داخل المجتمع العلمي.

ولا شك أن إدراك هذا الواقع يعزز من أهمية تطوير مؤسسات 

شفافية، مع تشجيع بحثية مستقلة تتبع أعلى معايير الموضوعية وال

التنوع الفكري والتخصصي، والحوار المفتوح بين مختلف 

الاتجاهات العلمية، بما يضمن أن يكون التقييم مستنداً بالدرجة 

 الانتماءات.أو  المزاجإلى  الموضوعية وليس الأدلة إلى الأولى



69 

 

ي لعب دور مزدوج، وواصل المزاج العلموفي العصر الحديث، ي

ً غير ففي حين أن التطو ر السريع للعلوم والتكنولوجيا أتاح فرصا

مسبوقة للاكتشاف والابتكار، إلا أن بعض المزاجات القديمة لا 

المجالات البحثية الجديدة. فعلى أو  تزال تعيق قبول بعض الأفكار

سبيل المثال، ظلت أبحاث علوم الدماغ والوعي في بعض 

يدية تقيد مفهوم المجتمعات العلمية تواجه مقاومة بسبب نظرة تقل

تأخير دراسة أو  تجاهلإلى  الفيزيائية فقط، ما أدى بالمادةالوعي 

 تجارب ذاتية غير تقليدية.أو  ظواهر عقلية معقدة

كما أن مجالات مثل الفيزياء النظرية الحديثة التي تتعامل مع 

المادة المظلمة، تثير أحياناً أو  مفاهيم مثل الأبعاد المتعددة

 داخل الأوساط العلمية نفسها، بدافع صعوبة تصديقهااستهجانات من 

بسبب ابتعادها عن التجارب المباشرة التقليدية. وهذا يعكس أو 

أو  استمرار تأثير المزاج الفكري في تشكيل حدود ما يعُتبر مقبولاً 

 مشروعاً في البحث العلمي.

لتعرف على كذلك يظهر للفيزيائيين مزاج نافر عادة من ا

، كما أشار إليه فيلسوف العلم بول فيرابند، التنجيممضامين علم 

وهو أن بعض العلماء يهاجم التنجيم مع اعترافه بأنه لا يعرف عنه 

شيئاً محصلاً. ومن الأمثلة على ذلك أنه عندما كتب فيليب أندرسون 

باستخفاف عن الاعتقاد باستشفاف الغيب والتحريك عن بعد؛ 

ه في برنستون، وهو روبرت نقد لاذع من أحد زملائإلى  تعرّض

، فكان جان الذي كان يقوم بتجارب سماها "ظواهر الوعي الشاذة"

رغم أن مكتب أندرسون لا يبعد سوى بضع ››جان يتذمر قائلاً: 

مئات من الأمتار عن مكتبي، فهو لم يزر مختبرنا ولم يناقش معي 



70 

 

ً مباشرة أي ً من معتقداته، حتى ليبدو أنه لم يقرأ بعناية أي ا من مقالاتنا  ا

 ‹‹. التقنية

كما أن ستيفن واينبرغ قال في إحدى المقابلات التلفزيونية: إن 

من يعتقد بالتنجيم عليه أن يدير ظهره للعلم الحديث كله. وبعد هذه 

المقابلة وصلته رسالة من كيميائي ومهندس تعدين سابق في 

م. نيوجيرسي يلومه أشد اللوم لكونه لم يتحرّ شخصياً صحة التنجي

وكان رد واينبرغ على كل ذلك قوله: إننا نفهم ما يكفي لمعرفة أن 

للتنجيم، إذ ما هي الإشارة أو  عالمنا ليس فيه مكان للإيحاء عن بعد

الفيزيائية التي يمكن أن تصدر عن أدمغتنا فتحرك أشياء بعيدة 

 ودون أن يكون لها تأثير على أي من أجهزتنا؟!

يف يؤثر المزاج العلمي والفلسفي إن هذه الأمثلة تجسد بوضوح ك

في استقبال موضوعات ليست ضمن الإطار العلمي التقليدي، حيث 

تجاه مجالات تعُتبر احتى عدائياً أو  يظُهر بعض العلماء موقفاً ناقداً 

ً دون إعمال تحقيق  خارج النمط السائد للبحث العلمي، أحيانا

ضرورة التمييز فهم عميق لهذه الظواهر. ويبُرز ذلك أو  موضوعي

وبين المواقف المزاجية التي تنبع  الأدلة بين النقد العلمي القائم على

 تحفظ مسبق.أو  من انغلاق فكري

هذا على الرغم من أن الفيزياء قد أثبتت حديثاً حالات التأثير عن 

بعد بفعل تعالق الجسيمات وتشابكها. فقد فتحت ظاهرة التشابك 

ً لمراجعة بعض  إلى  الفرضيات الراسخة، وتدعوالكمومي آفاقا

في آن معاً، يسمح باستكشاف الجديد من  اً موقف أكثر انفتاحاً وحذر

 القبول الأعمى.أو  دون التسرع في الرفض



71 

 

وهكذا كان على الباحث العلمي أن يحافظ على مرونة معرفية 

تسمح له باستقبال الاحتمالات الجديدة، دون التخلي عن معايير 

التسرع. أو  التي تحمي البحث من التهويلالصرامة العلمية 

فالتوازن بين الانفتاح والشك هو الذي يتيح للعلوم أن تتطور 

 وتتكيف مع اكتشافات غير متوقعة، مثل ظواهر التشابك الكمومي

ً غير مألوفة. وفي الوقت أو  غيرها من الظواهر التي تبدو أحيانا

إلى  ات لا تستندادعاءأو  قبول خرافاتإلى  نفسه، يمنع الانزلاق

أدلة، مما يحافظ على مصداقية العلم وفعاليته في تفسير الواقع. ومن 

ثم فإن تعزيز هذا التوازن في التفكير العلمي هو من أهم التحديات 

التي تواجه الباحثين، ويتطلب ثقافة بحثية متطورة تقدر النقد الذاتي، 

د تقيد حرية وتشجع على الحوار المفتوح، وتكافح المزاجات التي ق

 التحقيق والاكتشاف.

 

 مزاج التخصصات العلمية

أن تخُتزل بعض العلوم لصالح علوم  قد يحصل بفعل المزاج

يولوجيا ضمن الفيزياء والكيمياء لدى بعض اأخرى، كاختزال الب

. وقد تقُرأ بعض العلوم والمجالات "الطبيعاني" للمزاجوفقاً  العلماء

بفعل ذات المزاج، كمن يقرأ القرآن بإسقاط علم آخر بعيد عنها 

كمن يسقط المفاهيم المادية على دراسة أو  بمنظار علوم الطبيعة،

تراثنا الفلسفي والمعرفي، على شاكلة ما فعله حسين مروة في 

)النزعات المادية في الفلسفة العربية الإسلامية(. وقد يضيق أفق 

 ً لهذا  المختص في مجال معين فيرى ما يرد في غيره خاضعا

ن يقرأ الطب الحديث بنظارة الطب النبوي. وربما  المجال، كم 



72 

 

يصدق ذلك على ما لاحظت بأن بعض الأساتذة الجامعيين من حملة 

الدكتوراه في العلوم الشرعية قرأ كتابي )علم الطريقة: علم منهج 

الفهم الديني( بأفق فقهي، فخُيّل له أن هذا الكتاب يدور حول هذا 

لم يأت بشيء جديد زائد على ما قرره علماء » أنه المجال، معتبراً 

ً لا  الشريعة... وأنه في طرحه للمسائل المعاصرة يطرحها طرحا

مع أن المطلع على فصول «. يتجاوز الطرح الفقهي المعاصر

الكتاب البالغة عشرين فصلاً لا يجد واحداً منها يختص بالقول 

 ي والقبليات. الفقهي، وأغلبها يدور حول آليات الفهم الدين

أو  يسطحها ضمن نظرياتأو  إن هذا المزاج الذي يختزل العلوم

تخصصات محدودة يعكس ضيق الأفق المعرفي ويعطل التفاعل 

بين المجالات المختلفة، مما يحد من إمكانيات الفهم الشامل والمعمق 

للموضوعات المركبة. فكل علم يمتلك مناهجه وأدواته الخاصة التي 

تصنيفها تحت مظلة تخصص أو  لغة علم آخرإلى  زالهالا يمكن اخت

المفاهيم أو  مختلف دون أن تفقد جوهرها. كما أن إسقاط النظريات

تشويه الفهم إلى  بطريقة آلية على حقول معرفية أخرى قد يؤدي

ً لا يخدم البحث العلمي  وإلى سوء التفسير، مما يخلق انسداداً فكريا

 ولا التقدم المعرفي.

تعددية التخصصات والتكامل المعرفي تكمن في قدرتها  إن أهمية

على تجاوز المزاجات الضيقة التي تحصر الفهم ضمن إطار 

محدود، مما يفتح آفاقاً أوسع للتفكير والتحليل. فعندما يتعاون علماء 

من تخصصات مختلفة، تتلاقى وجهات نظر متنوعة تتيح كشف 

الوقوع في التفسيرات  جوانب متعددة من الظاهرة المدروسة، وتمنع

الانحيازات التخصصية. وهذا التكامل يعزز بناء معرفة أو  الأحادية



73 

 

أكثر ثراءً وشمولية، قادرة على استيعاب التعقيدات والتداخلات التي 

 تتسم بها القضايا الفكرية والعلمية.

يتحقق الانعتاق من المزاجات الضيقة التي تحول دون نمو  وبذلك

عرفة، فتفتح الطريق نحو رؤية متكاملة ترتكز على الفكر وتجددّ الم

 ل بين العلوم والتخصصات المختلفة.التعددية والاحترام المتباد

أننا سبق أن اعتبرنا مثل الأنماط السابقة للمزاج إلى  ونشير

العلموي ضمن السنن الإنسانية التي تنشط فيها القبليات غير 

أو  العلمأو  في الفهم الديني المنضبطة لتحديد النتائج المعرفية، سواء

 سائر شؤون الحياة، كما جاء في )علم الطريقة(.

 الفصل الرابع:

  



74 

 

 

 الذائقة المعرفية1

 

ً معرفية يختلف بعضها عن البعض  معلوم أن لدى البشر نظما

اء الانتم غيرها، منها ما يتقبلأو  دينيةأو  فلسفيةأو  الآخر، علمية

ها، موحدة رغم اختلافاتها وتعارضاتوالتعايش ضمن ذائقة معرفية 

ومنها ما تتقوقع ضمن جزر متباعدة من الذائقات المتعارضة 

ن والمنغلقة على نفسها، بحيث تجعل من أصحابها بعضهم يغترب ع

ح البعض الآخر من دون تفهم. فثمة صعوبة في جعل الذائقة تنفت

 أخرى. إلى  على غيرها، وأصعب من ذلك تغييرها وتحويلها

إلى  تميلالعلل المزاجية، حيث إلى  يعود انغلاق الذائقة المعرفيةو

مخالف للتصورات الراسخة، وتغلق الأبواب أو  رفض كل جديد

فالذائقة المعرفية المغلقة . والانفتاح على الآخر أمام التغيير والتجديد

أحد تجليات المزاج الفكري الذي يقيد حرية التفكير ويحول تشكل 

لأفكار الجديدة والمغايرة. فهذه الذائقة تنشأ من تراكم دون استقبال ا

تكوين إلى  القناعات الراسخة، وتغذية التحيزات الداخلية، فتؤدي

نمط فكري متصلبّ يرفض التغيير ويصمّ الآراء المعارضة 

ً أساسياً أو  بالرفض المباشر الاحتقار. وقد تصبح هذه الذائقة مانعا

ً ومعرفياً أمام التطور العلمي والفكري،  حيث تخلق حاجزاً نفسيا

والبحوث تدعم الأفكار  الأدلة يصعب تجاوزه، حتى وإن كانت

 الجديدة.
                                                

الذائقة الأصل في هذا البحث يعود إلى ما نشُر في موقع فهم الدين بعنوان ) 1

 . انظر: 2023 –5–4(، بتاريخ: المعرفية

https://fahmaldin.net/index.php?id=2752 



75 

 

وقد يحصل أن تنفتح بعض الذائقات على الغير من دون تبادل، 

فهو انفتاح من طرف دون آخر. كما قد يحصل الانفتاح من الطرفين 

ً بلا حدود. كذلك قد تنغلق بعض الذائ قات عن الغير ويتخذ أطيافا

 تماماً.

وتزداد المسافة حين تكون هذه الذائقة متجذرّة في اللاوعي 

الجمعي، مشحونة بعناصر الهوية والانتماء والقداسة، فيصبح 

ً بمقاومات نفسية وعصبيات ثقافية،  التلاقح المعرفي معها محفوفا

 تبدو كتهديد لا كمساهمة. فحينئذ النقدأو  تجعل كل محاولة للتواصل

ً بنمط  لا يقُاس التباعد فقط بمقدار اختلاف المحتوى، بل أيضا

 الحساسية المصاحبة لهذا الاختلاف.

وتبدو هذه المسألة أكثر تعقيداً حين يتعلق الأمر بالأنساق الدينية 

والفلسفية، إذ ترتبط الذائقة هنا بجذور وجودية عميقة تتصل بنظرة 

والغاية. فالفلسفة تحمل ذائقة عقلية  المطلق والمعنىإلى  الإنسان

تبحث عن الاتساق والبرهان، بينما تستبطن الذائقة الدينية نمطاً 

ً وجداني علي من شأن التسليم والانجذاب الروحي. وفي يُ  اً وتعبدي ا

الغالب، حين تنشأ بينهما قنوات حوار، فإن الذائقة التي تتمتع بقابلية 

هي التي تكون أقرب للتمازج  للتعالي عن ذاتها واستيعاب الآخر

رفين نزعة الحصر الخلّاق، بخلاف ما إذا طغت على الط

فإن فهم الذائقة المعرفية لا يكتمل إلا باستيعاب  والانغلاق. لذلك

ً أبعادها الشعورية والعقائدية، لا بوصفها فقط نمط من التلقي، بل  ا

 كمرآة تعكس علاقة الإنسان بالحقيقة.

ب المعرفي هو خاصية الذائقة المغلقة. إن الإحساس بالاغترا

 سيسيولوجيا المعرفة.إلى  وهي ظاهرة تنتمي بأطيافها المختلفة



76 

 

ويمكن التمثيل على الذائقات المعرفية المغلقة بأنماط من 

التعبيرات الهندسية والطوبولوجية، مثل أن يكون أحدها بهيئة 

ات بهيئة من الانحناءأو  المستطيل،أو  المثلثأو  الدائرة

الطوبولوجية المختلفة. ولكل منها مساحة من التفكير المتاح ضمن 

الذائقة نفسها من دون اغتراب، وإن تضمّن النقد والإصلاح والأخذ 

والرد، خلافاً لما يكون عليه الموقف تجاه ذائقة أخرى مستقلة، حيث 

الإحساس بالاغتراب والنفور النفسي، ومن ثم عدم تقبّل النقد 

 خذ والرد.والإصلاح والأ

وتبقى الذائقات المغلقة على حالها عادة؛ ليس لبعضها علاقة 

بالبعض الآخر، كأنها الذرات الروحية )مونادات( التي تبقى 

عوالمها مغلقة فيما بينها. وتتميز بعض الذائقات المعرفية بالتمرد 

على كل نظام معرفي محدد، فهي متطرفة ليس من الممكن التصالح 

 ها من الذائقات.بينها وبين غير

ً ومن شأن هذا الانغلاق أن يحُدث تشوه في إدراك الخطابات  ا

الفلسفية والدينية المختلفة، إذ تصبح كل ذائقة سجينة داخل نسقها 

ضلالاً. وهو ما يفسر أو  التأويلي، تنفي كل ما عداه باعتباره باطلاً 

 من أشكال التعصّب العقائدي والانغلاق الفلسفي، حيث لا اً كثير

أو  يرُى الآخر إلا عبر مرآة النفور الذوقي، لا عبر محاورة عقلانية

 روحية مشتركة.

وهذا النمط من الإغلاق الذوقي لا ينفصل عن سياق فلسفي 

ً وديني أعمق، إذ تعكس هذه الذائقات المغلقة نوع المزاج من " ا

ً ستبطن يقين" الذي يالدوغمائي ً مطلق ا ً وهمأو  ا بالمطلق، يجعلها  ا

أشبه بـ "عوالم معتقدية مكتفية بذاتها"، تشتغل كأنها أنظمة مغلقة 



77 

 

للمعنى والمعرفة، غير قابلة للاختراق من الخارج، ولا تبُنى على 

جدل تواصلي، بل على طمأنينة داخلية تؤُله المألوف وتقُصي 

الغريب. ومن ثم فإن كل محاولة للنقد من خارجها تسُتقبل بوصفها 

 تعقيله.أو  لقداسة النسق، لا دعوة لإصلاحه اً تهديدأو  فتنة معرفية

وقد أسهمت هذه الذائقات المغلقة، عبر التاريخ، في خلق 

انشطارات حادة داخل الجسد الديني والفلسفي، سواء من خلال 

الصراعات الكلامية داخل المذاهب الإسلامية، كالصراع بين 

حتى بين أو  جاه العقلي والبياني،بين الاتأو  المعتزلة والأشاعرة،

"عقيدة ذوقية" تتلبّس إلى  ئقةالفقهاء والفلاسفة، حيث تحوّلت كل ذا

س البرهان، لكنها تتغذىّ من حساسيات ما قبل معرفية. بل إن لبا

البرهان، كانت أو  كثيراً من النزاعات التي بدت خلافات في الرأي

ً في الذوق، أي في نوع ال تلقي وقابلية المعنى، لا في العمق اختلافا

 تعيدنفسها. وهذا يفسر لماذا بقيت بعض المدارس  الأدلة في صلب

أو  إنتاجها دون تجديد فعلي، بينما ظلت الأخرى تتُهم بالانحراف

 الغلو.أو  التفريطأو  الزندقة

لهذه الذائقة المغلقة؛ إذ تميل العديد  اً كذلك نشهد في الفلسفة امتداد

من المدارس الفلسفية الحديثة إلى القطيعة مع المناهج القديمة، 

كالمدرسة الأرسطية والاتجاهات العرفانية، أو تتحفّظ على 

أطروحات الهرمينوطيقا بذريعة أنّها تهددّ "مركزية الحقيقة" 

حتى داخل وتطعن في يقينها. بل إنّ الانغلاق الذوقي يتسرّب 

التيارات الحداثية نفسها؛ كما في السخرية المسبقة من التفكير 

الديني، أو النظرة الاستبعادية للموروثات غير الغربية، وكأنها 

 كيانات خارج فضاء التفلسف ومقتضياته.



78 

 

في كثير من  -وعليه فإنّ ما يبدو لنا من صراعات معرفية ليس 

و بين قوى التفكير ذاته، بقدر بين أدلة متعارضة أ اً صراع -الأحيان 

ما هو انعكاس لانفصال الذائقات واختلاف أطر التذوّق المعرفي. 

فحين تنغلق الذائقة على ذاتها، تتحوّل المعرفة من أفقٍ مفتوح إلى 

ً قيدٍ صلب، وتغدو الحقيقة طابع ً قبلي ا يفُرض من الداخل، لا ثمرة  ا

 حوارٍ وتلاقٍ وارتقاء مشترك نحو فهم أعمق.

الذائقة المعرفية تضع أسيجة لطريقة تفكيرنا وتصالحنا مع ف

تعارضنا معها معارضة الاغتراب لا النقد. ففي فضاء أو  الأفكار

، اً ورد اً الذائقة ذاتها يمكن ممارسة التفكير والتفاعل مع الآراء أخذ

ً واعتراض ً وإصلاح اً وتطوير ا ً واستيعاب ا .. وكل ذلك لا يجري ا

أو  المعرفي. أما حينما يتم خلط ذائقتين متنافرتينمجرى الاغتراب 

مغلقتين، فسيتولد هذا الاغتراب، ويصبح التعامل مع الأخرى 

الطارئة معاملة الطرد والنفور باعتبارها تهدد الذائقة المألوفة 

أو  مربعيةإلى  بتمامها، فتخشى أن تتحول من ذائقة مثلثية

المستذاق. فالمألوف نكهة منافية للطعم أو  طوبولوجية مشوهة،

مغلقة يغدو بمثابة وثنٍ  معرفيةمرجعية إلى  الذوقي حين يتحول

 يخرج عن مداراته المحددة.  معرفيللمعنى، يستبعد كل إمكانٍ 

كل من الذائقة، المغلق هذا الش التدينيعزز وفي المجل الديني قد 

، منظومة دوغمائيةأو  شعائرية شكلانيةإلى  عندما يتم اختزال الدين

تغيب عنها الرحابة الروحية للحق، وتتآكل فيها قابلية الاستبصار، 

أو  فيغدو كل طارئ مستجد موضع شبهة لا موضع مساءلة عقلية

قيدٍ على إلى  انفتاح وجداني، وتتحول الذائقة من طريق لفهم المعنى

 إمكانه.



79 

 

إن ذائقة التفكير العلمي الطبيعي لا تستسيغ الانفتاح على  فمثلاً 

الفلسفية لدى معالجة الموضوع المشترك عادة، كما أو  قة الدينيةالذائ

أو  يةأن ذائقة التفكير الدينية لا تستسيغ الانفتاح على الذائقة العلم

ً الفلسفية أحيان يستمر كل نظام معرفي في بناء حدوده  .. وهكذاا

يرسخ حالة الانغلاق والاغتراب المتبادل،  الأمر الذيبإحكام، 

ويعوق إمكانية التلاقح الحقيقي بين أنماط التفكير المختلفة، التي قد 

ً تسهم مع  في إثراء الفهم وتوسيع آفاق المعرفة الإنسانية. ا

ً وهذا ما يجعل الحوار بين هذه الذائقات يتطلب وعي ً خاص ا ، ا

ً معرفي اً وصبر الذاتية لإعادة بناء جسر  ، وقدرة على تجاوز الحدودا

 التفاهم.

تجاوز حدود الذائقات المغلقة والانفتاح على الآخر المختلف، ف

ليس مجرد خيار معرفي، بل هو ضرورة وجودية تفرضها تعقيدات 

الحياة الإنسانية المعاصرة وتداخل الحقول الفكرية والثقافية. فبدون 

لنا محاصرة في هذا التلاقي الواعي، تبقى معرفتنا مجزأة، وعقو

 . والمزاج النفسيأقفاص التصلب الفكري 

ومن هنا، تنبع أهمية فهم آليات تكوين الذائقة المغلقة وسبل 

تسمح بالتنوع  تمكن من بناء بيئة معرفية منفتحةمعالجتها، كي ن

 المثمر، وتشجع على النقد البناء والتجديد.

لحدود  ولسنا هنا بمعرض التأكيد على ضرورة إبداء الاحترام

البحث في كل مجال كي لا تختلط الأمور، فهذا ما نسلمّ بصوابيته.. 

الجانب الذاتي لرد فعل أصحاب الذائقة إلى  إنما أردنا أن نشير

المعرفية، فإذا كان للفرد ذائقة من النوع المثلث فإنه لا يطيق تفهم 

 الدائري.أو  المستطيلأو  ذائقة النوع المربع



80 

 

البنى الذوقية فحسب، أو  اختلاف الأشكالوالأمر لا يقتصر على 

البنى العميقة للنظام القيمي والمعرفي الذي تنتمي إليه إلى  بل يمتد

الذائقة، والذي يشكل في كثير من الأحيان عتبة غير مرئية تحول 

 حجج علميةأو  دون استيعاب الآخر، رغم ما قد يطرحه من منطق

ً عفلسفية. إذ تصبح الذائقة المنغلقة نوأو  حصن" مزاج الممن "ال ا

إلى  الذي يحتمي به الفرد من التغير والتشظي المعرفي، وقد يتحول

تحامل تجاه الآخر أو  موقف دفاعي حاد يتجلى في رفض مسبق

 المختلف.

وهذا بدوره يضعنا أمام تحدٍ مركب، إذ أن تجاوز هذه الحدود 

إلى  يحتاجالمنطقي، بل أو  الذوقية لا يتحقق فقط بالجدل العقلي

تنمية ذاتية تتضمن الوعي بالذات والآخر، والقدرة على استيعاب 

الاختلاف والتنوع كجزء من النسيج الإنساني والفكري. وهو ما 

ً يشكل أساس ً لكل حوار فعاّل ونقد بناّء، خصوص ا في السياقات  ا

 الفلسفية والدينية حيث تتداخل المسائل الوجودية والقيمية بعمق.

ليست مجرد نمط  المغلقة يظهر أن الذائقة المعرفيةومن هنا، 

فكري جامد، بل هي في الأصل تعبير عن علاقة الإنسان بذاته 

وبعالمه، وبالآخر المختلف عنه. فالذائقة المغلقة قد تنشأ عن حاجة 

نفسية وروحية عميقة للاستقرار واليقين، ورغبة في الحفاظ على 

أمام تعددية الواقع وتنوع سلامة الكينونة الذاتية من التمزق 

ر فقط التجارب. لذلك، فإن مقاومة الانفتاح على ذائقة أخرى لا تعبّ 

عقلي، بل هي تعبير عن خوف وجودي من أو  عن رفض معرفي

التغير والتحول الذي قد يزعزع ثوابت الذات ويعيد تشكيل بنيتها 

 الداخلية.



81 

 

ن تتعامل مع وفي السياق الديني، تتعاظم هذه الظاهرة لأن الأديا

مطلقات القيم والحقائق، مما يجعل الذائقة الدينية أكثر حساسية تجاه 

منظومة من الطقوس والمعتقدات إلى  تغيير، فتتحولأو  أي مساس

إلى  إعادة تفسيرها بسهولة، ما قد يؤديأو  التي يصعب تجاوزها

صدامات بين الذائقات المختلفة. وهذا لا يعني بالضرورة أن الذائقة 

لدينية منغلقة بطبعها، بل أن هناك عوامل اجتماعية وتاريخية ا

 وسياسية تعزز من هذا الانغلاق وتجعله أكثر صلابة.

لمعايير النقد  اً أما في المجال الفلسفي، فإن الذائقة تمثل كذلك إطار

ل من أداة  وَّ والتمحيص، لكنها قد تتعرض للتصلب حينما تحُ 

متصلبة تحُرّم التفكير خارج جية مزاعقيدة إلى  لاستكشاف الحقيقة

لتساؤل المستمر، الذي تكمن أهمية الفلسفة كفنٍ لحدودها. وهنا 

يواجه الذائقة المغلقة بتحديات مستمرة تحرر الفكر وتدفعه نحو 

 رحابة أكبر.

الذائقات المعرفية،  د التاريخ أمثلة عديدة على صراعلقد شه

ً وأحيان في العصور الوسطى  فمثلاً في تجاوزها.  النجاحعلى  ا

الأوروبية، كان الصراع بين الفكر العلمي الناشئ والفكر الديني 

التقليدي محتدماً، حيث واجه العلماء مثل جاليليو محاكم التفتيش 

هذا المثال يبرز فبسبب تأييدهم لنظريات مخالفة لتفسير الكنيسة. 

حصن يصعب إلى  كيف يمكن للذائقة الدينية المغلقة أن تتحول

العلمية، وكيف أن مواجهة هذا الانغلاق لم تتم  الأدلة ختراقه أماما

 إلا بعد قرون من الجدل والتغيرات الاجتماعية والثقافية.

التجارب المعاصرة، كجهود الحوار بين إلى  كما يمكننا الإشارة

بناء جسور تفاهم في إلى  الأديان والفلسفات المختلفة التي تسعى



82 

 

م وجود مقاومة من بعض التيارات ، رغواسع الأطيافعالم 

الحوارات بين أو  المسيحي مثلاً،-المغلقة. فالحوار الإسلامي

المذاهب المختلفة داخل الدين الواحد، تؤكد أن الذائقات المعرفية 

ً وإن كانت مغلقة أحيان ، إلا أن بإمكانها أن تنفتح بإرادة واعية ا

 وحرص على احترام الآخر.

قم أزمة الذائقات المعرفية المغلقة بفعل في العصر الحديث، تتفاو

رس عوامل متعددة، منها انتشار وسائل التواصل الاجتماعي التي تك

، حيث يتبادل الأفراد معرفية مغلقة، تعُرف بـ "غرف الصدى" اً بؤر

أفكارهم ضمن دائرة ضيقة من القناعات المتشابهة، مما يعزز 

تبني وجهات نظر مختلفة. أو  ب عملية الحوارالانغلاق ويصعّ 

تعميق الانقسامات الفكرية والدينية إلى  هذه الظاهرةوتؤدي 

والسياسية، وتخلق حالة من الاستقطاب الحاد، تجعل من الصعب 

 تجاوز الحواجز المعرفية والثقافية.

ً مزدوج اً كما تلعب العولمة دور ؛ فهي من جهة تتيح التقاء ا

أخرى تثير مخاوف الهوية  الثقافات وتبادل الأفكار، ومن جهة

الانغلاق إلى  الثقافية والدينية، مما يدفع بعض الذائقات المعرفية

في هذا السياق، نجد ووالتصلب كوسيلة للحفاظ على الذات والهوية. 

الفكرية يعكس رد  القبلياتأو  الخطابات الأصوليةإلى  أن النكوص

 فعل دفاعي أمام هذا التحدي العالمي.

سطوة كبيرة على  المغلقة لسايكولوجية، إن للذائقةمن الناحية او

البشر، وهي وإن لم تكن من الحتميات التي تفرض نفسها على أفراد 

عاديين، لكنها تحمل من الضغط أو  المجتمع؛ سواء كانوا مختصين

ً ، فهي تشبه من يتناول طعاماً عسير اً ما يجعل تحويرها أمر ً مخلوط ا  ا



83 

 

ً من السمك والحلويات مع هذا المزج غير المتجانس يخلق و. ا

ً إحساس الانزعاج، كما أن الذائقة المعرفية المتجذرة أو  بالرفض ا

غريب عليها، حتى وإن كان ذلك أو  ترفض بسهولة ما هو مختلف

ً الاختلاف يمثل توسع ً معرفي اً تطويرأو  ا ً حقيقي ا  .ا

ً وقد سبق للفلاسفة والعرفاء أن أدركوا شيئ من هذا النحو من  ا

ً قة، وأحيانالذائ تم تصوير الحال بالوعاء، فلدينا أوعية مختلفة  ا

بعضها أوسع وأعمق من بعض. فالوعاء الواسع العميق له قابلية 

أكبر على الامتلاء بماء البحر مقارنة بالوعاء الضيق، فرغم أن 

، لكن استفادة بالتساوي من دون تمايز البحر معروض على الجميع

يق. وكذا الحال مع إدراك الحقائق الوعاء الواسع أعظم من الض

ومشاهدة الأمور على ما هي عليه. فصاحب الإدراك الضيق لا 

يسعه إلا بما يملكه من وعاء، لذلك ليس بوسعه إدراك الحقائق بما 

ً لا يناسب وعائه، ويضيق ذرع بأصحاب الكشوفات العميقة،  ا

 .فوعائه النفسي غير مؤهل لرؤية هذا النحو من الكشف والحقيقة

هذا التشبيه يبرز حقيقة جوهرية في طبيعة المعرفة الإنسانية، و

فهي ليست مجرد تراكم معلومات، بل هي قدرة على التوسع 

الداخلي، تحرر الذهن والقلب لاستيعاب ما هو أعمق وأشمل. وإن 

التوسع ليست مجرد مقاومة فكرية، بل هي في العمق هذا مقاومة 

ة الإنسان وذاته، التي قد تشعر مقاومة نفسية وروحية تتصل بهوي

 بالتهديد أمام حقيقة تتجاوز حدودها.

ومن هنا، نجد أن التغيير الحقيقي في الذائقة المعرفية يتطلب أكثر 

الدليل المنطقي، بل يتطلب رحلة داخلية أو  من مجرد الحجة العقلية

ليست  في أغلبها من الانفتاح والتواضع، واستعداد لقبول أن المعرفة



84 

 

توسيعه بالصبر إلى  قة، وأن الإنسان محدود في وعائه، يحتاجمطل

والممارسة والتأمل. وهذه العملية ليست سهلة، لكنها ضرورية لكي 

تتجاوز الذات حدودها الضيقة، وتسمح للحقيقة بأن تتجلىّ بصورة 

 أعمق وأوسع.

ً يبقى التحدي قائم هكذا في مواجهة تلك الأوعية الضيقة التي  ا

تحصر الإنسان في رؤى محدودة، وتعيق حركته نحو الإدراك 

الباحث ليست مجرد تقديم أو  الأوسع، وبهذا تصبح مهمة المثقف

ً المعرفة الجديدة، بل أيض تسهيل عملية توسيع الوعاء المعرفي لدى  ا

ع والتعددية الفرد والمجتمع، حتى يكون قادراً على استيعاب التنو

 في الأفكار والحقائق.

ولا شك أن توسيع الذائقة المعرفية لا يقتصر فقط على زيادة الكم 

ً عميق المعرفي أو تنويع مصادر المعلومات، بل يتطلب تحولاً  في  ا

الذات نفسها، وهو ما يمكن تسميته بـ "التحول الروحي". فالذائقة 

ً تبط غالبالمغلقة التي تحصر الإدراك ضمن إطار ضيق تر بثوابت  ا

ً نفسية وروحية تشكل هويةّ الإنسان وتمنحه إحساس بالاستقرار  ا

 والأمان. 

لذا فإن كسر هذه الحدود المعرفية لا يتم دون اجتياز صراعات 

داخلية، وإعادة بناء لهذه الهوية من الداخل، مما يمكّن الإنسان من 

تشُوه إدراكه تجاوز الانحيازات الذاتية والميول النفسية التي قد 

والمعارف بموضوعية أوسع  الأدلة للواقع، ويتيح له التعامل مع

 وانفتاح أعمق.

هذا التحول الروحي الوعي والقدرة على يستدعي بعبارة ثانية، و

مواجهة الذات بكل أبعادها، والقبول بضعفها ونقائصها، والرغبة 



85 

 

الحكمة"، إذ : "التواضع مفتاح قيلفي التعلم المستمر والتغيير. فكما 

ً لا يمكن للإنسان أن يستوعب أفق ً معرفي ا أوسع إلا إذا تواضع أمام  ا

لعالمه النفسي أو  الحقيقة، وابتعد عن التعصب لأفكاره السابقة

 الخاص.

وهنا يأتي دور التعليم الحقيقي، الذي يجب أن يتجاوز كونه مجرد 

ً نقل معلومات، ليصبح ميدان عليم الفعاّل التفلصقل الذائقة وتوسيعها.  ا

هو الذي يتيح للفرد فرصة مواجهة أفكار مختلفة، ويشجعه على 

المستمر بدلاً النقد الذاتي والتفكير المستقل، كما يزرع فيه التساؤل 

للفضول  اً ، وأن يكون التعليم محفزالمفترضة من قبول المسلمات

 والانفتاح، لا مجرد إعادة إنتاج أطر معرفية جامدة.والابتكار 

*** 

لقد كان الفلاسفة والعرفاء يعتبرون أن من الحكمة ألا يكُاشف 

أصحاب الوعاء الضيق بالحقائق بشكل مباشر، وأن من حكمة الله 

ً أن نزّل لهم نصوص ترُاعي ضيق  اً تتضمن تشبيهات ورموز ا

الحقائق المجردة دون هذا بشفوا وعيتهم المعرفية والنفسية، فلو كوأ

ً رفضوها رفضأو  االتلطيف الرمزي، لربما كفرو ً قاطع ا  .ا

هذا هو رأي الفلاسفة والعرفاء في تفسير سبب عدم تقبل بعض 

رجال الدين للحقائق التي يزعمون أنهم استدلوا عليها بالبراهين 

الفلسفية والكشوفات الذوقية، حيث يرون أن الحصانة التي يمنحها 

 التشبيه والرمز تسُهل لهم التعايش مع النصوص دون أن تصُدم

 تهُدد هويتهم الفكرية والروحية.أو  ذائقاتهم المغلقة

لابن طفيل حكاية بليغة لهذا  ونجد في رسالة )حي بن يقظان(

النحو من التحليل، حيث يصور الرحلة الروحية والفكرية للفرد في 



86 

 

كل الناس، إلى  محاولة لاكتشاف الحقيقة التي لا يمكن نقلها مباشرة

تتناسب مع قدرة الفهم لديهم. كما يبُرز بل يجب أن ترُوى بأساليب 

ابن طفيل فكرة أن الحقيقة المطلقة قد تبقى مستورة حتى يتهيأ العقل 

والروح لاستقبالها، الأمر الذي يؤكد أهمية مراعاة الذائقة المعرفية 

 والروحية في عملية نقل المعرفة.

فالقصة تؤكد بأن رجال الدين وسائر الناس تستهويهم الحجج 

ابية والإقناعية. فهم ليسوا من أصحاب البرهان ولا من أهل الخط

العرفان، بل نفوسهم غير مستعدة لأن تتقبل سوى تلك الحجج، وهي 

ما تقدمه لهم العينة الدينية من الظواهر التي يحتجون بها، فلا يسعهم 

غير ما وسعهم. وبالتالي كان يجب على أصحاب التأمل وأهل 

الناس ومعاملتهم بالرفق وإظهار أنهم  المشاهدة ستر الحقائق عن

يرون من الاعتقادات مثل ما يراه هؤلاء، ومن ثم الضن بالحقائق 

 والأسرار على الذين هم من غير أهلها.

إن الصراع بين الذائقات المعرفية المتباينة يعبّر عن هذا التعقيد، 

 أو حيث لا يمُكن ببساطة استبدال نظام معرفي بآخر بالقوة العقلية

ية متجذرة تتعلق بالهوية بالدليل المنطقي فقط، بل هناك مقاومة نفس

كيفية والعوامل الاجتماعية التي تؤثر في  الذاتية والولاء الثقافي

 رفضها.أو  استقبال المعرفة

، يكفي رصد الذائقة المعرفية كظاهرة عن الانحياز اً وبعيد

كانوا من اجتماعية من خلال ردود أفعال أصحاب المعرفة، سواء 

غير ذلك. أو  النقدأو  العاديين، كما في الحواراتأو  المختصين

ومنها العلاقة الدائرة بين الاتجاه العلماني والديني، ففي كثير من 

الأحيان نجد أن ذائقة كل منهما تغترب عن الأخرى. كذلك في 



87 

 

العلاقات الدائرة بين العلم والفلسفة والدين. وتتكشف هذه الظاهرة 

ارخ على مستوى الأفراد العاديين حيث وجود ذائقات بشكل ص

حتى في دائرة أو  مغلقة، كما في التوجهات الدينية المتعارضة،

إلى  المذهب الشيعي والآخرإلى  الدين الواحد حينما ينتمي بعضهم

ً السني مثلاً، حيث نجد في بعض المواقف نوع من الاغتراب وعدم  ا

يجري الحديث عن الصحابة  تفهم أحدهما للآخر، لا سيما حينما

أو  مثلاً. فلكل من الطرفين ذائقته التي يألفها ولا يريد إصلاحها

 والبراهين عادة. الأدلة تغييرها حتى بأقوى

 

 كيف تتولد الذائقة المعرفية؟

تبقى المشكلة التي تواجهنا في هذا البحث هي كيف تتولد الذائقة 

لتصبح قادرة على ضبط المعرفية، وما هو الأساس الذي تبُنى عليه 

طريقة تفكير البشر وتنظيم استجاباتهم تجاه المعلومات والأدلة 

المختلفة؟ فهل هي نتاج تراكمات ثقافية واجتماعية، أم استجابة 

ً نفسية فردية متأصلة، أم خليط من الاثنين مع ؟ كما يثار التساؤل ا

حول إمكانية تذويب الذائقات أو تحريرها من قيودها الطبيعية، دون 

أن يؤدي ذلك إلى اغتراب معرفي عن الواقع أو انفصال عن الهوية 

 الذاتية والاجتماعية للفرد. 

فالتحدي يكمن في إيجاد توازن بين الانفتاح على التجارب 

ار الذات، بحيث يتمكن الفكرية المختلفة، والحفاظ على استقر

الإنسان من تجاوز الانحيازات والميول الذاتية، مع الحفاظ على أفق 

إدراكي متماسك يسمح له بالفهم الموضوعي والاتساق الداخلي في 

 التفكير.



88 

 

تاج ها نالذائقة المعرفية على أنإلى  في هذا الإطار، يمكن النظرو

ً تشكل مع وثقافية،واجتماعية  علل نفسيةتفاعل مركب بين   اً ارإط ا

 ً دات. والمعتقالجماعة الأفكار أو  يحدد كيف يستقبل الفردمزاجيا

ة البيئفية ووالتأثيرات الثقا فالخبرات التراكمية والتنشئة الاجتماعية

ية، معرفجميعها تسُهم في تشكيل ذائقته ال التي ينشأ فيها الإنسان؛

غلقة رغم وتثبيت حدودها. وهذا يفسر استمرارية الذائقات الم

ة لبنيمتجذرة في ا مكانية، فهي تشكل قوالبالزمنية والختلافات الا

 النفسية والاجتماعية.

ً ان  البيئة الثقافية والعلمية والاجتماعية هي التي تحدد وعموما

طبيعة الذائقة، فإذا كانت النشأة منفتحة فإنها تساعد على انفتاح 

مغلقة. والعملية ليست  الذائقة، أما إذا كانت مغلقة فستنتج ذائقات

محتمة، إذ تخضع لجملة من العوامل، ومنها العامل الذاتي الخاص 

بطبيعة كل فرد بغض النظر عن الضغوط البيئية والثقافية، لذلك قد 

يكون لبعض الأفراد قدرة على الانفتاح أكثر من البعض الآخر، كما 

ً يمكنها أن تساعد على الانفتاح ا لذوقي لا أن تربية النفس معرفيا

سيما عندما نفتح المجال بتوطيد أنفسنا نحو ممارسة )الافتراض 

 .1الآخر(، كما عالجناه في دراسة مستقلة

ً يتطلب وعي هذا الانفتاح المعرفي المتعمدو ً ذاتي ا  اً متجدد ا

ن الفرد من وممارسة مستمرة لتجاوز الأحكام المسبقة، مما يمكّ 

رفض فوري. وفي هذا  أو استقبال الأفكار المختلفة دون تعصب

ً محوري اً السياق، تلعب المؤسسات التعليمية والثقافية دور في تشكيل  ا

                                                
كذلك: منهج العلم  م.2013(، 69الافتراض الآخر، مجلة المنهاج، عدد )انظر:  1

 م.2024والفهم الديني، دار النهى، الجزائر، الطبعة الثانية، 

 



89 

 

هذه القدرة، إذ أن البيئات التي تشجع على النقد البناّء والتفكير 

المتعدد الأبعاد تعُزز انفتاح الذائقة وتقلل من حالة الانغلاق التي 

 الاغتراب المعرفي.إلى  تؤدي

عملية عسيرة لكنها ممكنة، إمكانية تذويب الذائقات، فهي أما عن 

ً وعي وتتطلب أولاً  ً ذاتي ا ً عميق ا ، وقدرة على النقد الذاتي والتأمل في ا

بيئات معرفية حاضنة، تشجع إلى  مصادر وأسس ذائقتنا. كما تحتاج

أو  عن التعصب اً الانفتاح والحوار، وتحترم التنوع الفكري، بعيد

ً جوهري اً يلعب التعليم دور لكالقسر الفكري. كذ في توسيع الذائقة  ا

المعرفية من خلال تقديم أدوات نقدية ومنهجية تساعد الفرد على 

 تجاوز الحدود الضيقة للذائقة.

ومن ناحية أخرى، فإن عملية تذويب الذائقة ليست مجرد تبديل 

لمجموعة أفكار بأخرى، بل هي تحول في نمط التفكير ذاته، قد 

ً ور بالاغتراب النفسي مؤقتيصاحبه شع التكيف إلى  ، إذ يحتاج الفردا

ً وتفهّم اً ثقافة مختلفة، مما يستوجب صبرمع أفق معرفي جديد و . ا

هذا التحول رحلة طويلة ومعقدة، تتداخل فيها العوامل  لذلك، يعُدّ 

 النفسية والاجتماعية والروحية.

لفهم  اً ضروريفي المحصلة، فإن فهم الذائقة المعرفية ليس فقط و

ً سلوك الأفراد والجماعات تجاه المعرفة، بل أيض لبناء جسور  ا

الفكرية، ما يعزز التفاهم  النظُمالتواصل والحوار بين مختلف 

من النزاعات المعرفية التي تتغذى على الاغتراب  ويحدّ  ،والتسامح

 والتصلب الفكري.

 



90 

 

 : الخامس فصلال

 1سلطة الإرادة المعرفية

 

تخضع المعرفة البشرية لسلطتين متمايزتين من حيث 

اعتقادية سواء كانت عقلية الطبيعة والوظيفة: إحداهما 

ن أ، والأخرى إرادية نفسية. وقد سبق ية أو متحيّزةإبستيم

، حيث الفصول السابقةعالجنا دور السلطة الأولى ضمن 

ق المنطعلى معايير العقل وتارة يكون التعليل المعرفي قائماً 

(، وأخرى على معايير الإبستيمية)السببية  والاستدلال

هي ية، وثان. أما السلطة الالتحيّزات الذاتية )السببية المنحازة(

ائي لنهالإرادة النفسية، فإنها تملك القول الفصل في الحُكم ا

لة وتقرير الموقف الاعتقادي. فمهما بدا للذهن من حجج وأد

 –في النهاية  –العملي  ، فإن القراروغير منطقية منطقية

 .يصدر عن منبع الإرادة وميول النفس

 ومن حيث المبدأ، يفُترض أن تتسم المعرفة الاستدلالية

ية بالموضوعية الخالصة، وأن تكون محكومة بالمعايير العقل

الصارمة التي تجرّد الإنسان من انحيازاته ومصالحه 

قع لوالكن ا .(الإبستيمية، وذلك وفق مبدأ )السببية وموروثاته

ذ ثالي؛ إأكثر تعقيداً من هذا التصور الم –بطبيعته  –الإنساني 

ون خلطيظُهر التاريخ النفسي والعقلي للبشر أنهم كثيراً ما ي

 .ةً رادبين ما ينبغي أن يعُرف عقلاً، وما يرغبون في تصديقه إ

، تتفاعل في داخله قوى شتى: معقد التركيبفالإنسان كائن 

فسية وفسيولوجية، واعية ولاواعية. وهي بيئية وثقافية، ن

                                                
الإرادة الأصل في هذا البحث يعود إلى ما نشُر في موقع فهم الدين بعنوان ) 1

 . انظر: 2020 –7–28(، بتاريخ: المعرفية والانحياز

https://fahmaldin.net/index.php?id=2514 



91 

 

على مجمل أحكامه  –ظاهرة أو  بطريقة خفية –قوى تؤثر 

ومواقفه المعرفية، بما فيها أحكامه في أدق المسائل النظرية، 

 .الدينية والفلسفية والعلمية على حدّ سواء

ولذلك نجد أن نتائج المعرفة البشرية لا تنجو في الغالب 

الذاتي، بل كثيراً ما تفقد السيطرة على  التحيزّمن شائبة 

ه   –من حيث لا يشعر صاحبها  –توازنها الموضوعي، فتوُجَّ

 تقتاده حاجته النفسيةأو  تنزع رغباتهأو  حيث تميل إرادتهإلى 

 الثقافية. أو 

ومن الملفت أن هذه الظاهرة لا تقتصر على عامة الناس، 

ل مختلف الحقوبل تمتد لتشمل نخب العلماء والمفكرين، في 

 .قنّعةبنسب متفاوتة وم المعرفية، وإن  

 وقد ن بَّه الإمام الغزالي، في كتابه )الاقتصاد في الاعتقاد(،

خطورة هذا النوع من الانحراف المعرفي الذي يحدث إلى 

تحت غطاء العقل والعلم، مستشهداً بالخلاف العقائدي بين 

ل بالدليل المعتزلة والأشاعرة، وكيف أن كلاً منهما يتوس

العقلي والشرعي، بينما الحقيقة أن الاختيار المسبق لما يرُاد 

في وجهة الدليل وتأويلاته.  –غالباً  –تصديقه هو الذي يتحكم 

ولأهمية تشخيص الغزالي، فقد عرضنا اطروحته في اكثر 

ما تنطوي عليه من لِ وذلك ، لدى عدد من مصنفاتنا من مناسبة

المعتقدات وتوجيه  تشكّلبصيرة تحليلية نافذة في ميدان 

 .الإرادة لها

 

 الاعتقاد بين الإرادة والاستدلال

إن الإرادة المعرفية ليست مجرّد اختيار واعٍ يباشره العقل 

بمعزل عن سائر المؤثرات، بل هي ثمرة عملية معقدّة تتداخل 

للعيان، وأكثرها خفيّ  فيها عناصر متنوّعة؛ بعضها ظاهر



92 

 

يغور في أعماق النفس. فالقرار المعرفي، في لحظة الحسم، 

 اً لا يصدر بالضرورة عن الميزان البرهاني وحده، بل كثير

ما تتحكّم فيه دوافع وجدانية، أو ارتكاسات نفسية ضاربة 

الجذور. ولعلّ هذا ما يفسّر التباين الحاد بين الأفراد في 

لحجج ذاتها، إذ يقبلها بعضهم عن قناعة استجابتهم للأدلة وا

 راسخة، فيما يعرض عنها آخرون بدوافع ظاهرة أو خفيةّ.

 :من الاعتقادإلى نوعين  "الإرادة الاعتقادية" تنقسملذلك 

وهو الذي يقوم على حُجّة مفهومة ي: الإبستيمالاعتقاد ـ 1

 ذاتية.التحيّزات ال بعيداً عن ومنطقية تبرر التصديق

 أسبابالاعتقاد القائم على علل و: وهو المنحازالاعتقاد ـ 2

النفسية  والحاجات ملمتحيزة مختلفة، كالرغبة والخوف والأ

من المؤثرات غير  والمصالح والتأثيرات البيئية وما شاكلها

 المعرفية.

وكلا هذين الاعتقادين متصّل بالإرادة المعرفية أو 

بوجه موضوعي، وفي  الاعتقادية: ففي الأول تتجلىّ الإرادة

الثاني تتلوّن بوجه لا موضوعي. ومن ثمّ فالإرادتان متقابلتان 

بتقابل الاعتقادين نفسيهما؛ إذ لا يمكن اجتماعهما في 

موضوع واحد في اللحظة ذاتها. فإما أن يكون الاختيار وفق 

الإرادة الموضوعية المنضبطة بالدليل المحض، وإما أن 

 وعية المحكومة بالتحيّزات.يكون وفق الإرادة اللاموض

ً ما تكون الاعتقادات في المجال الديني من النمط  وغالبا

القائم على الإرادة اللاموضوعية، رغم أنها تلُبّس لباس 

 الحجة والمنطق. 

في كتابه  الاعتقادية لإرادةدور ا ليام جيمسووقد لاحظ 

، مبيناً أن في بعض The Will to Believe) إرادة الإيمان)

الحياة بعد أو  قضايا الوجودية الكبرى ـ مثل الإيمان باللهال



93 

 

 الموت ـ لا يكون الاستدلال وحده كافياً، بل يحتاج الإنسان

اختيار تصديق يسُهم في توجيه إلى  قفزة إرادية، أيإلى 

 .السلوك وصياغة الحياة، حتى من دون برهان قاطع

، الإلهية المسائلالقضايا الكبرى في الدين والفلسفة ـ مثل ف

ومشكلة الشر، والحياة بعد الموت، والغائية، والحرية، 

 والخلود ـ لا تتحدد مواقفنا منها فقط بما نملكه من حجج عقلية

شواهد تجريبية، بل تتشكّل في ضوء شبكة معقدة من أو 

 .الإرادات النفسية والاحتياجات التكوينية

للعقل فالمواقف الفلسفية والدينية ليست انعكاسات خالصة 

وحده، بل تتخللها رغبات دفينة، ومخاوف، وتطلعات، 

ً ما تشتغل في خلفية الفكر، دون وعي  وموروثات، غالبا

 .مباشر

الإيمان بالله من أبرز الأمثلة على تداخل الإرادة  ويعُدّ 

إلى  الاعتقادية بالمعرفة لدى معظم الناس. فحاجة الإنسان

ي دوافع تكوينية المعنى، والعدل، والتسامي على العدم، ه

ً قبل أن يكون مبرهناً  ً نفسيا تمهّد للإيمان، وتجعله مرغوبا

 ً  .عقليا

هذا التداخل إلى  Blaise Pascal بليز باسكالوقد أشار 

الإيمان بوصفه خياراً إلى  ، حين دعارهانه الشهيرفي 

ميل إرادي، حتى إلى  عقلانياً، لكنه لم يخُفِ أن الإيمان يحتاج

 .يقين نظري مطلق لو لم يكن هناك

ً ما لا يكون لأ عقلية  سبابكذلك فإن إنكار الله غالبا

يحدث لعلل نفسية نتيجة الآلام والشرور، موضوعية، بل قد 

يجعل فكرة الله ــ كما مما عبثية المعاناة، فيحصل الاحساس ب

ر تقليدي ً تصُوَّ ــ غير محتملة عاطفياً، حتى لو أمكن الدفاع  ا

 .يالإبستيملدليل عنها بقوة المنطق وا



94 

 

 دلةبل كثير من المواقف الإلحادية الكبرى لم تبُن  على أ

، كما هو اختيارات إرادية وتحرريةبقدر ما كانت  مقنِعة

فهؤلاء الفلاسفة لم . سارترو نيتشهو فويرباخالحال مع 

ينُكروا الله فقط كفرضية ميتافيزيقية، بل رفضوه كرمز 

 .يرُاد تجاوزه أبويكظل أو  كقيد أخلاقي،أو  للسلطة،

ياً وفي كثير من كتاباتهم، يظهر الإلحاد بوصفه تحرراً إراد

. ومن هنا نفهم عبارة يالإبستيممن الوصاية، لا نتاجاً للدليل 

ً مات الله. وبقي الله ميت» :نيتشه الشهيرة ، وقد قتلناه. فكيف ا

  .1«لنا، نحن أبشع القتلة، أن نعزي أنفسنا؟

فعل إرادي لا يتحدث عن إبطال عقلاني، بل عن  فهو

 .الميتافيزيقيجماعي لتحرير الذات من القيد 

س لحظة فارقة في التجربة المعرفية، فهو لي الشكويشكّل 

 يمسّ الإرادة تحوّل وجوديمجرد حالة معرفية عارضة، بل 

 .والعقل معاً، ويهزّ البنى الراسخة للثقة واليقين

يقف الشك عند حدود القضايا  ومن حيث التأثير، لا

ذب ذبويجعلها تت ها، بل يرُبك الإرادة الاعتقاديةالمشكوك في

 بين الإقبال والإحجام.

 وعندما تهيمن حالة الشك، فإنها لا تبُطل فقط التصديق

تشوّش و، الرغبة في التصديقبمحتوى معين، بل تضُعف 

ا قتهنفسه. فكأنها تفرغ الإرادة من طا على الدافع للاعتقاد

 .الدافعة

في بداية مشروعه أن الشك  رينيه ديكارتوقد لاحظ 

ً إن ترُك بلا ضابط، ولهذا سعى إلى  المطلق قد يكون هداّما
                                                

1  Friedrich Wilhelm Nietzsche, The Gay Science, Section 125: 

The Madman. Look: 

https://markandrewholmes.com/godisdead.html?utm_source=c

hatgpt.com 



95 

 

يعُيد  –« أنا أفكر إذن أنا موجود» –تأسيس يقين أولي 

 .للإرادة المعرفية مرساها الأولي

أو  مشلولةفقد يقينها، تصبح فالإرادة الاعتقادية، حين ت

ً نهائي بحثتدخل في حالة من الترقّب اللاأو  ،مترددة عن دليل  ا

 مستحيل الاكتمال. 

ضية من  ر  بل إن بعض صور الشك تتحول إلى حالة م 

، حيث تتهرّب النفس من مواجهة الحقيقة، إرادة "اللامعرفة"

ً إمّا خوف رغبة في التخلصّ من العبء أو  من النتائج ا

الوجودي للفهم. فيفضل المرء الشك كمنطقة رمادية، يخُفي 

أي قد يبقى الإنسان حبيس  .الحقيقةأو  بها ضعفه أمام المعنى

ً الشك، حتى وإن كان الطريق أمامه مفتوح ، لغياب الشجاعة ا

 المعرفية في اتخاذ القرار الحاسم. 

ً  ومع ذلك، فإن الشك لا يحمل فقط طابعاً سلبياً، بل  قد أحيانا

ً يكون دافع نحو البحث، واستثارةً للإرادة المعرفية بدلاً من  ا

إلى  للعقل، يثير به الحاجة كأداة تنشيطتجميدها. فقد يعمل 

مقاومة العجز، كما في إلى  مبررات أعمق، ويدفع الإرادة

محرّك إلى  حالة العلماء والفلاسفة الذين يحوّلون الشك

 «.الحكمة بدايةالشك هو » :يلوفي هذا المعنى ق .للاكتشاف

ذاً، إن الشك قد يكون الوجه الآخر للإرادة المعرفية، فهو إ

ً أن يحُفزّها بحثأو  إمّا أن يفُرغها من معناها، عن سند  ا

وجودي جديد. فالإرادة المعرفية السليمة لا تلُغى بالشك، لكنها 

كي تتجاوز مطباّته، وتعيد بناء  ثقة عقلية ووجدانيةإلى  تحتاج

 .عتقاد على أسس أكثر صلابةالا

 

 الحدود العقلية للإرادة الاعتقادية



96 

 

رغم الدور المركزي الذي تلعبه الإرادة الاعتقادية في 

تكوين المعرفة، إلا أن لها حدوداً عقلية لا تتجاوزها عادة، 

رغم انها قوة مطلقة قادرة على فرض الاعتقاد بأي شيء 

عقلية ونفسية كان، لكنها مع ذلك تخضع لضوابط وقواعد 

 ، وإن لم يجرِ ذلك بشكل محتم.دقيقة

وقد تكون الإرادة الاعتقادية على الضدّ من الاستعداد 

النفسي للانصياع إلى دليلٍ أو برهانٍ معينّ. فهي لا تضمن 

بالضرورة القدرة المعرفية على تبنيّ الاعتقاد، حتى وإن 

. فقد ينتصب الكافية أو المعايير العقلية المناسبة الأدلة توافرت

الحاجز النفسي بين الإنسان وبين ما يعُرض عليه من حجج، 

ً فيبقى العقل نظري ً مقتنع ا ، فيما تتلكأ الإرادة في الإذعان، ا

 ويستمرّ الترددّ أو الرفض رغم وضوح البرهان.

ومع ذلك، فالعقل ليس مجرّد أداة سلبيةّ تتبع الهوى النفسي 

اقبة النقدية ما يحدّ من في كل حين، بل يمتلك من آليات المر

الانزلاق إلى التصديق الأعمى. فالعقل هو الذي يفرض 

ً شروط لتجريب صارمة للقبول؛ مثل الاتساق المنطقي، وا ا

وبذلك يقُيد فعل الاعتقاد بقيود  الممكن، والبرهان المعتبر.

موضوعية تحول دون التسرّع والانقياد لأي دعوى دون 

 تحقيق وتمحيص.

على  -في أحيان كثيرة  -غير أنّ الإرادة المعرفية قد تعمل 

الضد من هذه الشروط العقلية، فتوجّه القرار الاعتقادي وفق 

وبذلك لا وفق مقتضيات اليقين البرهاني. دوافعها النفسية 

 تتولدّ فجوة بين ما يعرفه العقل وما ترتضيه الإرادة.

أن يصنع  ستطيعلا يجوز اعتبار العقل قوة مطلقة ي من هنا

عن هذه الارادة، بل هو في جميع  المعرفة كيفما شاء بعيداً 

الاحوال محكوم بها، وان هذه الارادة يمكنها ان تكون 

منحازة، وفي الموضوعية والحياد أو  موضوعية حيادية



97 

 

بين الإرادة أو  يتجلى التوازن بين البعدين النفسي والعقلي،

السليمة الإرادة ا عن وهي ما يمكن التعبير فيه .والمنطق

 المتوافقة مع الحقائق الموضوعية.

لذلك فعندما تتصادم الإرادة السليمة بالحدود المنطقية، قد 

ً حاداً، بين رغبته الارادية في  يواجه الإنسان توتراً نفسيا

. وقد يكون الأدلة التصديق وبين عجز المنطق عن استيعاب

والاضطرابات  الشكوك المزمنة أسبابهذا التوتر هو من 

التي قد تصيب الأفراد، خاصة في المجالات  المعرفية

 .قضايا الوجود الكبرىأو  مثل العقيدة، ؛المعقدة

فالإرادة الاعتقادية وحدها لا تنُتج معرفة صحيحة، بل هي 

بحاجة إلى شرطين متلازمين، أحدهما وجود أساس معرفي 

 .معقول، والآخر وجود رغبة نفسية صادقة

 

 الاعتقادية بين الدليل والانحيازالإرادة 

إنّ الإرادة الاعتقادية تمثل قدرة النفس على توجيه 

ً بخفاء، أو  التصديق رفضه، وهي سلطة باطنية تعمل أحيانا

ً بوعي صريح. فهي تتدخل لترُجّح ما تريده الذات،  وأحيانا

ناقضه. وهذا ما يفسّر لماذا لا يكفي أو  سواء انسجم مع الدليل

حداث التحوّل المعرفي لدى أغلب الناس، إذ يبقى الدليل لإ

 الفعل الإرادي عنصراً حاسماً في اتخاذ الموقف.

ً بحجة الخصم، ويعترف ضمنياً  فقد يقتنع الإنسان عقليا

بوجاهتها، لكنه لا يستسلم لها، لأن الإرادة لا تزال مرتبطة 

الاجتماعية. وهذا ما أو  باعتقاد سابق له جذوره النفسية

م الناس لا ينقادون ن معظأشار إلى ألاحظه الغزالي حين 



98 

 

نفسية من الشهوات تزول الموانع الللعلم الصادق حتى 

 .عن القبول القلبوالأهواء التي تصرف 

إذاً، الاعتقاد ليس دوماً نتيجة لعمليات الاستدلال الخالص، 

ية عوامل الشعوربل هو فعل إرادي، تتداخل فيه ال

 .يؤكده علم النفس المعرفي الحديث واللاشعورية، كالذي

إذا أدركنا أن الإرادة الاعتقادية هي الحاكمة الفعلية  وعليه،

في توجيه التصديق، أصبح من الواضح أن التحرر من 

ً  الأدلة الانغلاق لا يكون بزيادة إلى  فحسب، بل بالتوجه أيضا

 اصر العقل.تفكيك السياجات النفسية والرمزية التي تح

 –في كثير من الأحيان  –يصبح  فمثلاً ان الانتماء المذهبي

بديلاً عن الحقيقة، ومصدراً للتماهي أكثر منه سبيلاً للفهم. 

-هوية نفسيةهي فالمذهبية لا تشُكّل فقط منظومة أفكار، بل 

شبع حاجات الانتماء، وتؤمّن الأمان الرمزي، اجتماعية تُ 

 ج المختلف.غلق الأبواب على الخاروتُ 

ومن هنا، فإن أهم خطوات التحرر تكمن في زحزحة هذا 

بين الهوية والدوغما، وذلك أو  التماهي بين الذات والمذهب،

عبر تحرير الإرادة من أسر الانتماء، وفكّ الارتباط الحتمي 

 بين المعتقد والهوية.

والبديل ليس في نفي الانتماء أو الهروب منه، بل في 

التحوّل من الانتماء المغلق إلى الانتماء النقدي، حيث يحتفظ 

المرء بموقفه وهويته، لكنه يظل حراً في مراجعة هذا الموقف 

وتحليله وتفكيكه عند الحاجة. وهذا التحوّل يستلزم تبنيّ ثقافة 

الخطأ، والسعي النشط الشك المنهجي، والاعتراف بإمكانية 



99 

 

لاكتشاف مواطن القصور أو الانحيازات، باعتبارها جزءاً لا 

يتجزأ من مسار التقدم المعرفي. ومن هذا المنظور، يصبح 

الانتماء أداة للبناء المعرفي لا حاجزاً يقيد الذائقة، ويتيح للفرد 

الجمع بين الالتزام بالقيم الجوهرية والانفتاح على تجارب 

يدة، بما يحافظ على الاتساق الداخلي والمرونة وأفكار جد

 الفكرية في الوقت ذاته.

 

 طروحة عبد الكريم سروشأ

لقد تناول المفكر الايراني عبد الكريم سروش في 

العوامل المؤثرة على )الصراطات المستقيمة( موضوع 

رئيسيين: قناعات الناس والتنافس فيما بينها ضمن عاملين 

أثير الوجودي المتمثل في التربية والثقافة الدليل المعرفي، والت

والبيئة والمصالح والوراثة وغيرها، وهي عوامل تجعل 

ينقاد أحياناً لقناعات محددة من دون  –حتى العلماء  –الإنسان 

تفكير واعٍ. ومن هنا يميز بين نوعين من التفكير: التفكير 

لعلة أو القائم على الدليل أو "المدلل"، والتفكير القائم على ا

ً ما يتفوق على  "المعلل". ويضيف سروش أن المعلل غالبا

، بحيث يبرز تأثير العوامل غير الأدلة المدلل عندما تتكافأ

 الدليلية في الترجيح واختيار القناعة.

ومن منظورنا، يمكن ربط هذا التصور بمفهوم الذائقة 

المعرفية والانتماء النقدي: فحين يغلب التأثير الوجودي أو 

العللي على الدليل، تصبح الذائقة مغلقة على نفسها، متأثرة 

بالمزاجات والانتماءات والثقافة السائدة، وتختل القدرة على 



100 

 

استنطاق الدليل بموضوعية. أما إذا تمكن الإنسان من التحكّم 

 الأدلة في هذه العوامل، وتركز إرادته المعرفية على مراجعة

ه يستطيع تحقيق توازن بين مع الوعي بالميلات الذاتية، فإن

الدليل والانحياز، فتتحول الذائقة المعرفية من أداة انقياد إلى 

أداة نقد ووعي، بما يعزز الانتماء النقدي ويقي من الاستسلام 

 للتأثيرات الوجودية المهيمنة.

، "عليّ ودليّ"إلى أو  معلل ومدلل،إلى  ن تقسيم التفكيرإ

هو تقسيم رشيق منمق، لكنه لا يخلو من شائبة تجعله لا يفي 

بكافة ما نلاحظه من ظواهر علم النفس والاجتماع المعرفي. 

فبداية نحن لسنا أمام حتميات مستقلة بعضها يعتمد على 

العوامل المدللة فيما يعتمد البعض الاخر على العوامل 

له، كما قد يكون المعللة، فقد يكون المدلل معللاً في قالب دلي

ً أمام الدليل رغم تنوع  ه. وكان سروش أسبابالمعلل مكبوحا

 .1عللإلى  يمكن ان تتحول الأدلة على وعي من ان

ومن حيث التفصيل يختلط الدليل في غالب الاحيان 

بالعوامل المعللة المؤثرة، سواء على نحو عامة الناس، ام 

ستخدمون خواصهم من العلماء والمفكرين. فعموم الناس ي

الدليل على نحو التقليد فيخضعون لعوامل التأثيرات المعللة 

ومنها التقليد ذاته، وتكون قناعاتهم مبتنية على تلك العوامل 

حتى لو تصوروا بصدق انهم يتبعون الدليل ذاته دون ادراك 

شرك التقليد. وعادة ما يكون للإلفة والرغبة الدور الحاسم في 

 اتخاذ قرارهم المنحاز.
                                                

عبد الكريم سروش: الصراطات المستقيمة، ترجمة احمد القبنجي، المقالة الثانية 1

 )الحقانية، العقلانية، الهداية(.



101 

 

 أما على صعيد أهل العلم والفكر فلدينا حالات مختلفة؛

ي علّ ا وفق قاعدة التمايز القطبي بين "البعضها يمكن تفسيره

 ، فيما يخرج البعض الاخر عن هذا التمايز. والدليّ"

 وللايضاح نقول:

 ن من المنطقي تعليل التوجهات الموضوعية والانحيازاتإ

قفين مو فيما لو كنا نشهد الذاتية وفق العوامل المذكورة، وذلك

قين، احدهما الخضوع للدليل الصرف دون اعتبارات متس

والثاني الخضوع  اخرى مؤثرة غير ما يتطلبه الدليل،

. ةينيبات والعوامل البيئية والتكوللانحياز الذاتي وفق الرغ

لكن ما نلاحظه هو وجود موقف ثالث متميز رغم قلة 

لبعض منا رغبة مصاديقه كظاهرة بشرية، فقد يكون ل

 قراراعتقادات معينة، إلا انه مع ذلك يضطر للاإلى  وانحياز

بالحقيقة المعارضة كما تبدو له بالدليل خلاف رغباته 

 وتمنياته الناتجة عن العوامل المعللة. 

هم أن وما يجب التأكيد عليه هو أن كثيراً من الناس يعتقدون

ة قيقهم في الح الدليل، بينماإلى  مؤمنون بالحقيقة استناداً 

 ه. اعتادوأو  منحازون لا شعورياً لما ألفوه

 :حين قال هيومديفيد وهذه الظاهرة هي ما عبّر عنها 

ولا يمكنه أبداً أن ، للأهواء والرغبات فقطالعقل عبد »

 .1«يتظاهر بأي وظيفة أخرى غير خدمتها وطاعتها

                                                
1  David Hume, A Treatise of Human Nature, SECT. III. Look: 

https://davidhume.org/texts/t/full 



102 

 

لكنّ الفرق بين الاعتقاد الصادق والانحياز المقنّع، هو أن 

 بينما الثاني، قابلاً للمراجعة عند ظهور دليل أقوىالأول يبقى 

 .المنحاز لتفسيره القبلي الأدلة يتشبث بمواقفه ويخُضع

ضمن الاختلاط بين "العليّ ومن ثم فلدينا حالات مختلفة تت

 ما قطبياً، وذلك كالتالي:، دون ان يكون التمايز بينهوالدليّ"

حالة ما اذا كان الانحياز الذاتي طاغياً رغم وجود الدليل  ـ1

الموضوعي، أي غلبة المعلل على المدلل، ومنها توظيف 

 المدلل لصالح المعلل.

حالة ما اذا كان الدليل الموضوعي هو الطاغي رغم  ـ2

 وجود عوامل الانحياز الذاتي، أي غلبة المدلل على المعلل،

ومنها حالة الانتصار لموضوعية الدليل رغم مخالفته 

للانحياز الذاتي القائم على الوعي والرغبة والتمني، كما منها 

حالة توظيف الانحياز الذاتي لصالح الدليل، أي توظيف 

 المعلل للمدلل.

 حالة التأرجح بين الدليل الموضوعي والانحياز الذاتي. ـ3

متعارضة عندما تبدو متكافئة. ال الأدلة حالة التأرجح بين ـ4

وقد تبقى هذه الحالة من غير ترجيح كأمر محتمل ومشكوك 

فيه، كما قد يحصل الترجيح بفعل الانحياز الذاتي، وهو ما 

 قطع به سروش.

حالة التعارض بين العوامل المعللة وتكافؤها  ـ5

كانحيازات ذاتية، وعندها يحصل الترجيح بفعل الدليل 

 الراجح.



103 

 

ر حالة وجود مساحة تخلو من تهيئة الفرصة لنفوذ تأثي ـ6

ً للدليل الموضو عي الانحياز الذاتي. فيكون التفكير خاضعا

 الصرف. 

حالة وجود مساحة تخلو من الدليل الموضوعي، فتكون  ـ7

ض بع مهيئة لنفوذ العوامل المعللة للانحياز الذاتي، كتفسير

 ذلك.إلى  االحوادث من خلال السحر والعين والحسد وم

حالة وجود مساحة تخلو من الانحياز والدليل معاً،  ـ8

ويمكن ادراجها ضمن الموضوعية رغم غياب الدليل، مثل 

اعتقاد البشر بالاوليات الضرورية للمعرفة، كمبدأ عدم 

ً بوجود واقع موضوعي عام  التناقض، ومثل اعتقادهم ايضا

أو  على دليل يتعاملون معه وجهاً لوجه، وهو اعتقاد غير قائم

 .1برهان

*** 

 السابقة نلاحظ ما يلي: لحالاتوتبعاً ل

لى يمكن ان نمتلك الدليل ع في الحالتين الأولى والثانية

ال يكون في قبنحوين، موضوعي ومنحاز، وبالتالي فالدلّي لا 

ً لصالح العليّ،العليّ، لأنه يعمل أ  موظف أي أنه حيانا

  للانحياز الذاتي، كما في الحالة الاولى.

عند الانتصار للدليل  وذلكالعكس، كما يمكن ان يحصل 

على حساب الانحياز الذاتي، كما في الحالة الثانية. وفي هذه 

الحالة ايضاً قد يكون المعلل موظفاً لصالح الدليل، لكن ذلك لا 

                                                
 انظر بهذا الصدد: الاستقراء والمنطق الذاتي. 1



104 

 

يحصل  يجة، فسواء حصل الانحياز الذاتي أم لميؤثر على النت

ً للحالة فإ ن النتيجة تتحقق بفعل موضوعية الدليل خلافا

كما في  المعاكسة التي نجد فيها المدلل يعمل لصالح المعلل

 .الحالة الأولى

وفي الحالة الثالثة يعتمد الترجيح على القرار المعرفي بين 

الموضوعية والانحياز، فقد يكون القرار لصالح الموضوعية، 

 الانحياز. فيما قد يكون لصالح

أما الحالة الرابعة التي ركز عليها سروش واعتبرها 

 ترجيح العوامل المعللة على المدللة بسبب تكافؤإلى  تفضي

الناس العاديين حالة  عند ه قلّما تحدث، فالملاحظ انالأدلة

التي يلتزمون بها متكافئة  الأدلة ان الناس لا يرونأو  التكافؤ،

حيث التدقيق العلمي متكافئة. من ولا ضعيفة، حتى لو كانت 

إلى  ما العلماء والمفكرون فقد يعتبرونها محتملة عند التوصلأ

كونها متكافئة من دون ترجيح، على شاكلة رأي الفيلسوف 

الالماني )عمانوئيل كانت( في القضايا الميتافيزيقية التي رأى 

 انها تتكافأ في أدلتها من دون ترجيح. 

 الأدلة بعضإلى  الانحياز لكن قد يغلب منذ البداية

م والمفكر، وبذلك انه باعتبارها متوافقة مع التوجه القبلي للعالِ 

 وتضعيف الأدلة بعضإلى  لا يرى التكافؤ، بل ينحاز ابتداءاً 

المقابلة، وهو ما يكثر في جدليات الفكر الديني، ومن  الأدلة

ذلك ما نلاحظه لدى الصراع بين المذاهب العقدية والكلامية 

لمختلفة. اذ ما يجعل الانحياز وارداً هو التسليم القبلي ببعض ا

للرفض والقبول،  المنظومات المعرفية العاملة كإطار مرجعي



105 

 

أو  لاحق والفلترة، إذ يخضع كل معطى إدراكي وأداة للتنقية

 المترسبة، بغير وعي غالباً، فتتقبل فحص هذه الأداةإلى  جديد

تعمل على أو  ما سواها، تتفق معها، وترفض التي المعطيات

 تأويلها

ويظهر مما سبق ان التقابل يبقى محصوراً بين 

الموضوعية والانحياز الذاتي، وليس بين الدليّ والعليّ، اذ 

معللاً، فان الموضوعية قد لا أو  مثلما قد يكون الدليل منحازاً 

 )الثامنة( تمتلك الدليل، كالذي أشرنا اليه في الحالة الاخيرة

 ت السابقة.من الحالا

 

 الإرادة المعرفية وسلطان القرار

إنّ أهم ما يلُفت النظر في حالات التداخل السابقة بين 

الموضوعية والانحياز، هو ما يتجلىّ في بعض صور الحالة 

الثانية؛ حين ينتصر الباحث للدليل على حساب رغباته 

وتمنياته. وكم من العلماء والفلاسفة والمفكرين شرعوا بحثهم 

نفيها، ثم ما أو  بدافع الانحياز الذاتي، متقصدين إثبات فكرة

نتائج تخالف أهواءهم، فآثروا الإذعان إلى  لبثوا أن انتهوا

للحقيقة كما يفرضها الدليل، وتخلوّا عن ميولهم السابقة بإرادة 

 .حرّة

من أين ينبع هذا الاعتراف والسؤال الذي يفرض نفسه هنا: 

 هواء؟بالحقيقة التي تناقض الأ

أن يبحث المرء عن  –كما يفعل معظم الناس  –فمن السهل 

ذرائع ومسوّغات تتيح له التملصّ من النتيجة غير المرغوبة، 

لكن بعضهم يسلمّ بها، وينزل عند مقتضاها رغم ما فيها من 

 .تعارض مع رغباته الداخلية



106 

 

يتجاوز  عامل في النفس البشريةهذا السلوك يدلّ على  إن

سلطتي الدليل والانحياز، إنه ليس من إفرازات البرهان 

الموضوعي مهما بلغت بداهته ومنطقيته، ولا من ضرورات 

الرغبات الذاتية، بل هو عامل أعلى يشُكّل أو  العلل البيئية

، ويعُطي لكل من السلطة النهائية التي تتخذ القرار المعرفي

 .القاضي الدليل والانحياز موقع المستشار، لا

 .القرار المعرفي كما تصوغه الإرادة المعرفيةإنهّ 

الانحياز من أو  فمهما بلغت الموضوعية من وضوح،

إلزام، بل أو  إغراء، فإنّ القرار الأخير لا يخضع لضرورة

يصدر من تلك الإرادة، باعتبارها سلطة ترسندنتالية متعالية، 

مع الرغبات  تتأثرّ بالعوامل لكنها لا تتقيد بها، وتتفاعل

 .والأدلة دون أن تكون أسيرة لها

ولتقريب الفكرة، يمكن تشبيه الإرادة المعرفية بقاضٍ 

مستقل يقف بين مستشارين متضادين. فعلى الإرادة أن تستمع 

لكلٍّ من المستشارين؛ فتوازن بين حجج الدليل الموضوعي 

ونزعات الانحياز الذاتي، ثم تصدر حكمها النهائي. ولو غلب 

دهما على الآخر، سيتغير اتجاه الحكم: إذا ساد الدليل، أح

تتحقق الموضوعية، أما إذا غلب الانحياز، فستظل الأحكام 

مشوبة بالذاتية. وهكذا يبرز أن قوة ووعي الإرادة المعرفية 

هي الفيصل بين الفهم الموضوعي والانحراف عن الحقيقة، 

الدليل وإلا ظل وأنها وحدها القادرة على فتح منفذ العقل أمام 

 عن النفوذ إلى ذهن الإنسان. اً الأخير عاجز

رغم ما يتلقاه من حجج وتوجيهات، يبقى القرار فالعقل 

الأخير بيد القاضي، أي بيد الإرادة المعرفية، التي لا يحكمها 

منطق الدليل ولا ضغط العلةّ، بل تتخذ موقفها بحرية، سواء 

 .لصالح التحيّزأو  لصالح الموضوعية



107 

 

فليست كل النتائج  .الاستقلالية الفعلية للإرادةوهنا تتبدى 

المعرفية وليدة المعطى البرهاني، كما أنها ليست جميعاً 

استجابة تلقائية للانحيازات النفسية. بل هناك مساحة يتحرّك 

ً  –فيها الإنسان بحرية نسبية، يقرّر فيها  أو  أن يعرف – أحيانا

يزيفّ أو  يسير مع الدليل يتغافل، أنأو  يتجاهل، أن يؤمن

 .الوعي ضده

لكن عادة ما يعتمد الانحياز على طبيعة المجال المعرفي، 

فبعض المجالات تمتلك مساحات مهيئة للانحياز، كما ان 

في  غير أنهمجالات اخرى لها مساحات مهيئة للموضوعية. 

الإرادة المعرفية، وهي إلى  جميع الحالات تخضع النتيجة

 قرار في النهاية.المسؤولة عن ال

يعتمد على  وبعبارة ثانية، إن كلاً من "الدليّ والعليّ"

لإرادة القرار المعرفي، وهذا الاخير لا يتحقق من غير ا

  المعرفية ايجاباً وسلباً.

ي تحصيل النتائج فعندما تقرر هذه الإرادة عدم رغبتها ف

تبدو نها تكون سلبية اتجاه هذه النتائج مهما المستدل عليها فإ

مبررة وصحيحة. وكان من الممكن تماماً ان تكون أو  منطقية

ايجابية لولا ان رغبة الإرادة تحول دون ذلك، وهذا ما يجعلها 

غير أو  تصطنع مبررات رافضة، سواء كانت عقلانية مقبولة

 عقلانية. 

فالرفض السلبي الوارد هنا يخضع للإرادة وليس للعقل 

 . الانحيازية  للعللالمفهومي المتمثل بالدليل، ولا

إلا  –في جوهره  –وبهذا نفهم أن القرار المعرفي لا يتحقق 

ك م الأعلى.بالإرادة وسلطانها لا يلُغيه وضوح  ، فهي الح 



108 

 

هي التي تمنح للبرهان البرهان، ولا حدة الانفعال، بل 

  .تسحب منه شرعيته الوجدانيةأو  فعاليته،

تابعاً  –نهاية المطاف  في –فكلٌّ من "الدليّ والعليّ" يبقى 

للقرار الإرادي. فحين تختار الإرادة المعرفية أن تسلك سبيل 

البرهان، فستتجلىّ الموضوعية، أما حين تغُلق عليه الباب، 

يبقى عاجزاً عن النفوذ،  –مهما أجاد الاستدلال  –فإنّ العقل 

يئِّ له الإرادةُ طريقاً، فالإ رادة إذ لا ينفذ البرهان إلى ذهنٍ لم تهُ 

 باب العقل، إن فتُح أضاء، وإن أغُلق أظلم.

 

 قلق المعرفة في ضوء نظرية التطور

قد يقال بان الإرادة المعرفية قائمة على الانحياز، وان 

الانحياز قائم على المسببات البيئية والبايولوجية. وقد تدُعم 

ي هذا هذه القضية علمياً، اذ كان من بين النتائج المقلقة ف

تباعه، وهو كيف يمكن استظهره داروين وأ الصدد ما

ذا ما ية معرفتنا ونظرياتنا ومسلماتنا إمصداقإلى  الاطمئنان

نتيجة تطور بايولوجي قائم على العشوائية  نشأناكنا قد 

 والتراكمات الطبيعية كأحداث طارئة من دون توجيه مخطط؟ 

وبلا شك لم تظهر على مدى التاريخ نظرية مقلقة على 

لفلسفي والعلمي مثلما هو الحال مع نظرية داروين. الصعيد ا

ثارت القلق ية في جميع صيغها ما ألنزعات الشكّ فلا ا

ي، ولا كذلك ما قدمته النظريات الفلسفية الحديثة الإبستيم

كالكانتية والماركسية والوجودية والنيتشية وثقافات ما بعد 

ولا حتى بعض النظريات الموصوفة  الحداثة ما أثار القلق،

حياناً بالعلمية مثل الفرويدية.. فرغم ان جميع هذه النظريات أ



109 

 

 ذاتية أسبابعارفنا العقلية وتجعلها محكومة بمن قيمة م تحطّ 

خارجية متنوعة، لكنها بقيت مجرد نظريات غير مؤثرة و

عام، خلافاً ومقلقة على الصعيد العلمي والانساني بشكل 

ً لم ينقطع منذ ظهورها اروين التي ألنظرية د حدثت قلقا

 منتصف القرن التاسع عشر وحتى يومنا هذا. 

التفكير زالت تهيمن على  نها ما، أويعود السبب في ذلك

 ظهر هذا القلق دون انأ ول منالعلمي. وكان داروين هو أ

يبحث عن طريقة تعمل على تعديل شيء من نظريته ليوفق 

ى لبشرية وحالة التطور القائمة علبين مصداقية المعرفة ا

 من قي التناقض مستفحلاً الصراع والانتخاب الطبيعي. لذلك ب

 دون حل. 

ذ لو كان ما يقوله داروين صحيحاً، وهو ان عقولنا مجرد إ

مخلفات متطورة عن الحيوانات بما لها علاقة بالانتخاب 

الطبيعي، فستفقد كل نظرية، ومنها نظرية داروين نفسه، 

، باعتبارها تمثل افرازات غريزية الإبستيميةيتها مصداق

ك باحتمال للتطور الحيواني الصرف. وقد عبّر داروين عن ذل

لوهة ليست سوى غريزة حيوانية ان تكون معتقداتنا بالأ

 .1فاعيالقرود في خوفها وكراهيتها للأشبيهة بغريزة 

إنّ طرح داروين لهذا القلق هو نقطة محورية في الفلسفة 

المعاصرة لنظرية المعرفة. إذ إنّها تضعنا أمام مأزق عميق: 

كيف يمكننا أن نثق في مصداقية معارفنا، ونحن نعلم أن 

                                                
داروين والتصميم، موقع فلسفة جدليات نظرية التطور. كذلك: يحيى محمد:  1

 :2020-6-29العلم والفهم، نشرت بتاريخ 

http://www.philosophyofsci.com/index.php?id=148 

http://www.philosophyofsci.com/index.php?id=148


110 

 

أدمغتنا هي نتاج عمليات طبيعية خاضعة لقوانين الانتخاب 

إلى  بالضرورة، بلكشف الحقيقة إلى  الطبيعي، التي لا تهدف

 البقاء والتكاثر؟

تهديد جوهري لمصداقية المعرفة إلى  ويفضي هذا التساؤل

العلمية والفلسفية على حد سواء. فإذا كانت عمليات الانتخاب 

إلى  الطبيعي تتعلق بالقدرة على التكيف والنجاة، لا بالوصول

الحقيقة، فهل من المعقول أن نثق بنتاجات عقولنا؟ وكيف 

بما فيها نظرية داروين  حينئذ أن نؤمن بنظرياتنا العلميةيمكن 

بحقائق رياضية وبديهية تبدو مستقلة عن الأغراض أو  ،ذاتها

 البايولوجية؟

علاوة على ذلك، فإن القلق الذي أشاعته نظرية داروين 

إعادة النظر في مفهوم الحقيقة إلى  دفع العديد من الفلاسفة

مستقلة، أو  قيقة ليست مطلقةوالمعرفة، فظهر اتجاه يرى الح

بل هي قابلة للتغيير والتطور، متسقة مع السياق والتجربة. 

ً وهذا التحول الفكري ليس هروب من المصداقية، بل تأقلم مع  ا

 .واقع المعرفة في ضوء محدودياتها وأفقيتها

فيزيقية وبلا شك أن هذه الأزمة هي في جوهرها أزمة ميتا

عرفة حول أصل الم تساؤلاً  نها تثيرأ ية معاً. فمن جهةإبستيمو

لمصداقيتها تحدياً  وشرط إمكانها. ومن جهة أخرى أنها تمثل

في ظل رؤية مادية للوجود ترى العقل مجرد أداة ووظيفة 

 .بايولوجية في مسيرة التطور

ومع ذلك، فإن من الممكن تجاوز هذه الأزمة عبر التأمل 

. فالإرادة في دور الإرادة المعرفية التي نتحدث عنها

، ترفع الأدلة رفضأو  المعرفية، بكونها القرار الحر في قبول

مصاف الفاعل المسؤول عن الموقف إلى  من مستوى الذات

أو  المعرفي. إنها ليست مجرد نتاج تلقائي لعمليات بايولوجية

، الذي يضفي "الحر"بيئية، بل مجال للاستقلالية والاختيار 



111 

 

ولا يجعلها مجرد انعكاس  على المعرفة صفة "المعقولية"

 .لآليات طبيعية

وهنا يتجلى دور الإرادة كعامل وسطي بين الحتميات 

البايولوجية والانحيازات النفسية من جهة، وبين موضوعية 

الدليل والبرهان من جهة أخرى. فرغم التأثيرات الحتمية التي 

قد يفرضها التطور البيولوجي على أدمغتنا، يبقى القرار 

وإعمال العقل معولاً عليه في  الأدلة في التعاطي معالإرادي 

تثبيت المعرفة وضمان صدقها، وذلك مع أخذ الاعتبار بأن 

التطور البيولوجي يقوم على فكرة التخطيط الغائي، لا على 

 العشوائية والتأثيرات المادية الصرفة.

من زاوية أخرى، يطرح هذا التوتر مسألة العلاقة بين 

على معرفة حقيقة  اً أي كيف يكون العقل قادرالعقل والوجود، 

العالم إذا كان مجرد نتاج تطور طبيعي؟ إنَّ الرد يتطلب 

يولوجي الذي أنتج الجهاز االتمييز بين مستوى التطور الب

العصبي، وبين مستوى العقل والتفكير الواعي الذي يملك 

 .القدرة على النقد الذاتي والمراجعة والتأمل الفلسفي

الضروري، كما أثبتت تجارب المعرفة الإنسانية  ليس منف

عبر التاريخ، أن تكون أدوات المعرفة محكومة فقط بآليات 

التطور، بل يمكنها أن تتجاوزها عبر عمليات التأمل النقدي 

والإرادة الحرة. وهذه هي نقطة التقاء الفلسفة الحديثة مع 

 اً كائن الأفكار الميتافيزيقية القديمة التي ترى في الإنسان

 .ليس مجرد متلقٍ سلبي لعوامل خارجيةو، فاعلاً 

 

 الإرادة المعرفية كسلطة مستقلة

عن القلق المعرفي الذي يثيره مبدأ التطور  اً وبعيد

الدارويني، يبقى مفهوم الإرادة المعرفية حجر الزاوية في فهم 



112 

 

طبيعة القرار المعرفي وأصله. فبالرغم من أن الإرادة 

سواء بالانحياز  –متأثرة ومنحازة المعرفية قد تكون 

الانحياز الذاتي أو  والبرهان، الأدلة الموضوعي المبني على

إلا أن هذه  –الذي ينشأ من النفس والميول والرغبات 

الانحيازات لا تملك سلطة حقيقية في اتخاذ القرار النهائي. 

فالقرار النهائي يتبع للإرادة وحدها، وهي التي تقف كقاضية 

 .نقضتهاأو  الانحيازات، سواء أيدتها على تلك

نتائج معرفية إلى  لذلك قد يكون لكل منا رغبة وانحياز

 الميتافيزيقا.أو  الواقعأو  معينة؛ سواء على صعيد المنطق

يتعلق بوجود الله، فيما  فمثلاً قد يستهوي البعض منا كل دليل

لا يكون هناك  ن  خر العكس من ذلك لرغبته في أيستهوي آ

دلة المقدمة، لكن الرغبة والتمني لا علاقة لها بالأإله. وهذه 

قد يتخذ الواحد منا قراراً مؤيداً لما يرغب فيه من حيث القرار 

خر قراراً مؤيداً للدليل اة الدليل لذلك، فيما قد يتخذ الآرغم مناف

رغم مخالفته لرغباته وتمنياته المنحازة. بمعنى انه يتخذ 

نتيجة لا يتمناها، إلى  انه يصلأو   مضاداً لانحيازه،قراراً 

 رفية ما يؤكدها. ومع ذلك يقرر وفق الإرادة المع

لذا فان  خيرة أعظم حالات الموضوعية.وتمثل الحالة الأ

قرار الإرادة المعرفية غير خاضع للانحياز وعدمه، مثلما انه 

منفصل عن طبيعة الدليل، رغم تأثره بهذه المجالات 

 المختلفة.

هكذا فإن الإرادة المعرفية قادرة على اتخاذ قرار معارض 

للانحيازات الذاتية، كما يمكنها أن تتأخذ قراراً يتوافق مع هذه 

لها العنصر الحاسم والأصيل في عملية الانحيازات، مما يجع

 ً  .المعرفة، متعالية على الانحياز وموضوعية الدليل معا



113 

 

ومن الناحية التحليلية، تختلف الإرادة المعرفية عن العقل 

ً المنتج للأفكار اختلاف ً جوهري ا . فالعقل لا يعمل بمعزل عن ا

فة التي تستمدها من الإدراك المفاهيم والأفكار المغلّ 

المكتسب من تجاربنا وخبراتنا أو  ي المباشرالحضور

الموضوعية، وهو بذلك لا ينتج سوى داخل هذه الأغلفة 

المفهومية. وفي المقابل تتصف الإرادة المعرفية بالتجرد من 

هذه الأغلفة. فهي "إرادة خالصة" لا تتوسطها مفاهيم، وإنما 

الرفض، وتلك هي أو  هي قرار محض يتصف بالقبول

وهرية التي تجعلها مستقلة في اتخاذ القرار خاصيتها الج

 .المعرفي

ً وترتبط الإرادة المعرفية ارتباط ً وثيق ا بالإرادة النفسية  ا

العامة، حيث تشترك معها في خاصية اتخاذ القرار 

وترجيحه، إلا أن ميدان عملها مختلف. فالإرادة العامة تنُظّم 

السلوك والأفعال الجسمية والنواحي النفسية، بينما تواجه 

الإرادة المعرفية مجال الفكر والمعرفة والعقل ذاته، فتتصدى 

ً لوجهأو  له مباشرة، من دون حجاب مفهومي، اذ لا  وجها

رها عارية، كما تواجه يحجبها شيء من المفاهيم باعتبا

 .م الوجوديخرى المتعلقة بالعال  العوامل الأ

ومن الناحية التصويرية، يمكن النظر إلى الإرادة بوصفها 

ً كيان يمتدّ عبر مناطق واعية وغير واعية من النفس.  اً موحد ا

واللاشعور، أو بين التوجيه فهي تجمع بين العقل والميول 

الواعي للفكر والتأثير الخفي للنوازع الحيوية والنفسية. وهي 

تسري كسريان النفس في البدن، حيث تنطبع الإرادة 

بانطباعات ما تمتد إليها، فتظهر في مناطق الوعي مصحوبة 

بالعقل والتعقل، وفي مناطق اللاوعي تنسحب إلى جانب 

 .والجسمية التي لا يخالطها تعقلالميول والنزوات النفسية 

شكلاً ومن هنا نفهم الصياغة الصوفية التي ترى في الإرادة 



114 

 

ً "نفسمن أشكال النزوع الحيوي، أو أنها  نابضة بالحياة"،  ا

تتحرك في الإنسان كما تتحرك النفس في البدن، فتوجه 

السلوك وتؤطر الإدراك، لكنها في الوقت ذاته عرضة 

راقبة العقل والتعقل الواعي. وبهذا للانجراف إذا غابت م

المعنى، تبرز مسؤولية الإنسان في صقل إرادته، ليتحكم في 

 الانحيازات ويتيح للدليل أن يصل إلى ذهنه بصفاء نسبي.

المعرفية  للإرادة على الرغم من الاستقلال الظاهراذاً، 

ليست بمنأى عن التأثيرات المختلفة. فالعقل ومفاهيمه  هافإن

يها، وكذلك العوامل البيئية والثقافية والنفسية التي تؤثر عل

ً تقتحم المجال المعرفي أحيان بشكل لا شعوري. فمن خلال  ا

 هاتين المواجهتين المختلفتين تقرر قرارها.

ً لذلك يستدعي الحديث عن الإرادة المعرفية تعمق في  ا

طبيعة العلاقة بين العقل والنفس، حيث لا تكون الإرادة 

منفصلة عن العقل، بل هي فعل متفاعل مع العمليات 

الإدراكية، تتغذى من المعطيات العقلية لكنها تحتفظ بقدرتها 

على اتخاذ القرار الحر، ما يجعلها نقطة الالتقاء بين الذات 

 .والعالم

رارها النهائي؟ وما هي الارادة المعرفية ق كيف تتخذ لكن

 المعايير التي تتحكم في هذا التفاعل؟ 

والجواب هو أن مثل هذه الأسئلة تعدّ ميتافيزيقية لا يمكن 

ً البت فيها عقلي ً تجريبيأو  ا بشكل قاطع، إذ تخضع للغيب  ا

هناك  في طبيعة الإرادة ذاتها. ومع ذلك،والسر المدفون 

ادة المعرفية في مؤشرات إحصائية وفلسفية تؤكد ميل الإر

، وفي الأدلة التوافق مع موضوعيةإلى  بعض الجوانب

التماهي مع الانحيازات الذاتية، مما يعكس إلى  جوانب أخرى

 .النفسية طبيعة الإنسان المعقدة بين الموضوعية والرغبة



115 

 

ة كما في هذا الإطار، تبقى مسألة مصدر الإرادة المعرفي

ً عميق سؤالاً  ا مهو ويدخلنا مباشرة في البحث الميتافيزيقي،  ا

يتجاوز حدود دراستنا الحالية، إذ إن الكشف عن أصل 

 ود،الإرادة، وأساس وجودها، وعلاقتها بالعقل والنفس والوج

قا يزيهو من المسائل الفلسفية الكبرى التي تتناولها الميتاف

 .وعلم النفس الفلسفي، وتحتاج إلى بحث مستقل ومستفيض

*** 

الذي نطرحه هنا،  الإرادة المعرفيةأن مفهوم  ونؤكد على

ً يختلف كلي " عند ميشيل فوكو، إرادة المعرفة"عن مفهوم  ا

عملية الكشف عن المحرمات إلى  والذي استخدمه ليشير

والممنوعات والمقموعات في المجال الجنسي، ضمن 

مشروعه الخاص بتحليل السلطة والثقافة، حيث شكّل بذلك ما 

 .1سماه بـ "علم الجنسانية"

الانتصار المشار إليه للإرادة المعرفية يجعلها إرادة كما إن 

ً واعية متعقلنة، تختلف جوهري عن الإرادة اللاواعية العمياء  ا

التي تحدث عنها الفيلسوف الألماني شوبنهاور في مشروعه 

المتميز )العالم إرادة وتمثلاً(. فقد قصد شوبنهاور بهذه 

اللاواعية جوهر الرغبات والاندفاعات والميول الإرادة 

الجسمانية، التي تستبطن العالم بأسره، سواء العضوي أو 

اللاعضوي، كجوهر خلاق وعميق يشكل كل ما هو ظاهر 

 . 2ومتجلٍ في الطبيعة بكل أبعادها

                                                
(، ترجمة محمد هشام، دار افريقيا الشرق، 1ميشال فوكو: تاريخ الجنسانية )1

 .14ـ13م، الفصل الاول، خاصة ص2004المغرب، 
لاً، ترجمة وتقديم وشرح سعيد توفيق، آرتور شوبنهاور: العالم إرادة وتمث 2

 208م، ص2006مراجعة فاطمة مسعود، المشروع القومي للترجمة، القاهرة، 

 وما بعدها.



116 

 

فإن تركيزنا على فعل الإرادة ورغبتها المعرفية  كذلك

خطاب ثقافة ما بعد الحداثة، إلى  المفتوحة، لا يمت بأي صلة

تقويض العقل ومسلماته، ومحاولة التحرر من إلى  التي تهدف

 .قيوده ومن البديهيات العقلية التي شكّلت الحضارة الغربية

وبناءً عليه، فإن قراءتنا تؤكد أنه لا يوجد ما يحتم على 

ضروري لأي مفهوم أو  البشر الرضوخ بأي شكل قسري

ي، ولا حتى لمسلمات من قبيل القواعد علمأو  فلسفيأو  ديني

الرياضية البديهية، مثل أن حاصل جمع الثلاثة مع الثلاثة هو 

مبدأ عدم التناقض في أو  قانون السببية العامة،أو  ستة،

 .صيغتيه الوجودية والمنطقية

 اً فقد نجد بين الفلاسفة والمفكرين من يطعن ويتشكك أحيان

ته شهادة على أصالة حرية في هذه المسلمات، وهذا في حد ذا

الإرادة والقرار المعرفي. فالإرادة المعرفية هي التي تقرر 

رفضها، وهي ليست محكومة بها رغم أو  قبول هذه المسلمات

 .ضرورة عقلية ملزمةأو  أنها قاعدة ثابتة

وبعبارة أخرى، إذا كانت الإرادة المعرفية تقبل هذه 

لينا أن نعي بالمقابل أن الأحكام العقلية لبداهتها ووضوحها، فع

من بين البشر من يمتلك إرادة لرفض هذه المسلمات، ولا 

ً لقبولها. ونجد هذا الرفض يتجلى أحيان اً يرى نفسه مضطر  ا

بين مثقفي التيارات  اً في دوائر الفلسفة والعلوم، ويزداد انتشار

الفكرية لما بعد الحداثة، بل وحتى بعض المفكرين 

رأسهم المفكر المغربي طه عبد  المعاصرين العرب وعلى

 .الرحمن

 بل حتى وإن قيل إن تقويض هذه الأحكام المطلقة يؤدي

تناقض معرفي، فإن ذلك لا يؤثر على طبيعة الإرادة إلى 

ً مفهومي المعرفية ذاتها، باعتبارها ليست فعلاً  ً مفروضأو  ا من  ا

إطار مفاهيمي معين، ولا هي من الأفعال العقلية الصرفة، بل 



117 

 

سلطة نفسية متعقلنة، ذات قرار مستقل، تتحكم في جميع هي 

 .أشكال المعرفة الحسية والعقلية والمنطقية والفلسفية والعلمية

فعل نفسي" بلا "فالإرادة المعرفية، بهذا المعنى، هي 

قواعده الدقيقة، لكنه و أي فعل لا نملك فيه إدراك كيفيته ؛كيف

العقلي، ويمارس مؤثر بشكل حاسم في النشاط المعرفي 

سلطة التحكم فيه بشكل تام، بغض النظر عن نتائج ذلك 

 .النشاط

محصورة أو  "متقوّلة"لذا، فإن الإرادة المعرفية ليست 

فكري كما هو الحال في الفعل العقلي أو  ضمن إطار مفاهيمي

بنوعيها المعتاد حين يزاول نشاطه كمحرك ومنتج للمعرفة 

إلى  ها في غالبية الأحيان تميلفإن النظري والعملي. ومع ذلك

عندما تكون بمنأى عن  المدللةأو  الانتصار للرؤى العقلانية

منافذ الانحيازات الذاتية، مما يجعلها تتخذ القرارات الأكثر 

ً انسجام  .مع الموضوعية ا

  



118 

 

 الخلاصة

تمثلّ  الإبستيميةنستخلص مما سبق، أنه إذا كانت السببية 

، فإن الإرادة الدقيقة الأول لتكوين المعرفة المعرفيالشرط 

المعرفية تعبّر عن القوّة الداخلية التي تحرّك الوعي في اتجاه 

التصديق. إنها ليست نزعة حيادية لاختيار أو  معين من الفهم

الحقيقة بالضرورة، بل هي فاعلية وجودية تنبع من عمق 

النفس، وتتداخل فيها الأهواء والرغبات والمخاوف 

 .عن الحقيقة التجارب الوجدانية مع نوازع التعقّل والبحثو

ً فالمعرفة، كما تتجلى من التجربة البشرية، ليست نتاج ً آليّ  ا  ا

لمحاكمة عقلية مجرّدة، بل هي فعلٌ إرادي بامتياز، يتدخل فيه 

الحسم النهائي. أو  القرار النفسي، سواء على مستوى البداية

قد تسبق النظر العقلي، بل وقد ومن هنا فإن الإرادة المعرفية 

 توجّهه وتؤطره في سياق معينّ، من خلال ما يعُرف بـ

 ."التحيّز القبلي"

ً مقه، مزيجوهذا ما يجعل الاعتقاد، في ع من الإرادة  ا

. فالإنسان لا يعتقد بما هو معقول فحسب، بل يعتقد والتصوّر

ً بما "يريد أن يكون معقولاً" أيض  . ا

ام بديلين متقابلين دون أن يجد وحين يتوقف العقل أم

ً مرجّح ً حاسم ا ٍ منهما، تتدخل الإرادة بوصفها العنصر  ا لأيّ

الفاعل في ترجيح أحد الوجهين. وهو المقام الذي يكشف عن 

 .ة الإنسان العاقلة بإرادته الحرةموضع دقيق تتداخل فيه طبيع

فالمرجّح هنا ليس القوة الحُجّية للدليل، بل الجاذبية 

ية التي تسند أحد الخيارين على حساب الآخر، وقد الوجدان



119 

 

الحاجة أو  تكون هذه الجاذبية نابعة من الميل الفطري،

حتى الإحساس أو  المعنى،إلى  التوق الوجوديأو  النفسية،

القلبي بالطمأنينة، كما هو الحال في الاعتقادات الكبرى 

 .المتصلة بالله والمعاد والمطلقات القيمية

ب المعرفة فقط لأن الدليل فرض علينا فنحن لا نكتس

المعرفة، بل نعرف لأننا أردنا أن نفتح نوافذ النفس لقبول هذا 

الدليل، وأن نهيئّ الداخل لاستقبال معانيه. ففي مقام التحيّر، 

تبرز الإرادة كقوة ترجّح ما لا يرُجّح بالعقل وحده، دون أن 

ً نتنقض العقل بالضرورة، بل قد تستكمله بوصفها قري له في  ا

وهو الحال الذي  .ميدان العلاقة التكاملية بين العقل والنفس

يفسر ما عليه مشروع الفيلسوف عمانوئيل كانت في جزئيه 

الخاصين بنقد العقل النظري والعملي. حيث جاء )نقد العقل 

 العملي( بعد نفاد طاقة )نقد العقل المحض(.

د استجابة ومن الناحية المثالية، لا يعود الاعتقاد مجرّ 

يصدر من الإنسان بكليتّه،  اً حرّ  لمنطق الحُجّة، بل يغدو فعلاً 

من قلبه وعقله وروحه، حيث تؤُسَّس المعرفة على تلاقي 

 .والرغبة الدليل مع الميل

ً بوصفها نتاج هكذا تتشكل "الذات المعرفية" ً حي ا لعملية  ا

مستمرة من التفاعل بين الإرادة المعرفية والسببية الاعتقادية، 

ً حيث لا تفُرض المعتقدات عليها آليّ  ، بل تبُن ى وتتطور في ا

 .متكاملةميول نفسية ضوء مداخل عقلية و

 


	الآليات النفسية وتكوين الاعتقاد
	الانحياز الذاتي في الجدل الديني
	الانغلاق المعرفي والنقد الخارجي

	الانغلاق المعرفي ومقاومة التغيير
	الاعتقاد بين الإرادة والاستدلال

	الحدود العقلية للإرادة الاعتقادية
	الفصل الثاني:
	السببية المنحازة والاعتقاد
	الآليات النفسية وتكوين الاعتقاد (1)
	الانحياز الذاتي في الجدل الديني
	الانغلاق المعرفي والنقد الخارجي

	الانغلاق المعرفي ومقاومة التغيير (1)
	الانحياز والحياد المعرفي
	الحدود العقلية للإرادة الاعتقادية (1)
	الإرادة الاعتقادية بين الدليل والانحياز
	الإرادة المعرفية وسلطان القرار
	الإرادة المعرفية كسلطة مستقلة

